
Bukkebræg! Fenrishyl! 

Herder, Wergeland og folkespråkets poetiske ekspressivitet

AV GUNNAR FOSS 

Samandrag 
Artikkelen har som mål å gjera ein jamførande analyse av to grunnleggande språk-
filosofisk skrifter frå dei siste vel 250 åra. Det gjeld Johann Gotfried von Herders 
Abhandlung über den Ursprung der Sprache, 1772, og Henrik Wergelands pamflet  
Om norsk Sprogreformation, 1834. Wergelands pamflett blir rekna som det stiftande 
grunnlaget for dagens norske skriftmålsformer, både bokmål og nynorsk. Artikke-
lens påstand er at Herders ekspressive språksyn og historiefilosofi med vekt på ver-
dien av nasjonal eigenart, har sett sitt klare preg både på argumentasjon og 
språkføring i pamfletten  

Nøkkelord: Wergeland, Johann Gottfred von Herder, folkespråk, ekspressivitet, lyd-
herming. 

Summary 
The article aims to make a comparative analysis of two fundamental philosophical 
writings of language from the last 250 years or so. These are Johann Gottfred von 
Herder’s Abhandlung über den Ursprung der Sprache, 1772 and Henrik Wergeland’s 
pamphlet Om norsk Sprogreformation, 1834. Wergeland’s pamphlet is considered the 
founding basis for the formation of today’s Norwegian written language forms, both 
Bokmål and Nynorsk. The article claims that Herder’s expressive view of language 
and philosophy of history, with an emphasis on the value of national identity, have 
left their clear mark on both the argumentation and language use in the pamphlet. 

Keywords: Henrik Wergeland, Herder, vernacular language, expressivity, ono-
matopoeia. 

Norsk litterær årbok · 2025  55–70
CC-BY-SA · Novus forlag · eISSN 2387-6719



Det følgjande skal dreie seg om den tyske 1700-talsfilosofen Johann Gottfried von 
Herders rolle som inspirerande kraft i danninga av eit norsk skriftspråk i det 19. 
hundreåret. Denne rolla skal vi studere med blikket retta mot eit av dei kanoniske 
skriftene i moderne norsk språkhistorie. Det gjeld Henrik Wergelands pamflet  
«Om norsk Sprogreformation», skriven i 1832 og planlagt utgitt i J. A. Hielms i 
1830–1832 anonymt utgitte Almindeligt Norsk Maandesskrift, men dette tidsskriftet 
gjekk inn før pamfletten var trykkeklar. Så vart den publisert i Bondevennen 1835.1 
   Det kan elles verke som eit paradoks at Herder over hovud ikkje er nemnt i denne 
pamfletten. Men den er i alle fall skriven i hans ånd og står i djup gjeld til det her-
derske tankeuniverset. Dette reiser sjølvsagt spørsmål om når og korleis Herders idear 
nådde fram til Wergeland. Trulig las ikkje Wergeland noko av Herder før mot slutten 
av 1830-talet.2 Men han må på eit eller anna vis ha fått god kjennskap til tenkinga 
hans før den tid. Historielæraren hans på katedralskolen i Kristiania, Albert Lassen 
(1789–1857), var ein stor beundrar av den tyske filosofen, og har sikkert formidla 
noen av tankane hans til den historieinteresserte eleven sin. N. F. S. Grundtvig, ofte 
skildra som ein «dansk Herder»3, kan med si sterke oppvurdering av folkelige kul-
turuttrykk også ha vore ei inspirasjonskjelde. Boka hans om Nordens Mythologi  vart 
utgitt i 1832, same år som Wergeland skreiv pamfletten. Det må også nemnas at idé-
historikaren Paulus Svendsen dreg fram Wergelands oppsummering av historieopp-
fatninga si i ein artikkel i For Almuen VII (1834), og finn der ein slåande likskap med 
tilsvarande formuleringar i Herders Ideen, særlig 15. bok av denne.4 Og denne artik-
kelen vart altså publisert året før «Om norsk Sprogreformation». 
   I alle fall var Herders idear om språk, historie og nasjonal eigenart til stades 
som ein mektig åndsimpuls på den unge Wergelands tid.5 Herder (1744–1803) 
blir da også av mange rekna som sjølve den sentrale omdreiingsfigu en i 1700-
talets ekspressive vending. Dette var ein veritabel antropologisk revolusjon, der opp-
lysningstidas tenking med sitt skarpe skilje mellom ånd og kropp raknar og gir 
plass for eit antidualistisk syn på den tette samanhengen mellom mennesket, språ-
ket og kunsten.6 Herders tankar om verdien av nasjonal eigenart, der alle folkeslag 

1. Henrik Wergeland, »Om norsk Sprogreformation», i: Henrik Wergelands Skrifter i utvalg, 
1, Kristiania 1897. Sidetal i løpande tekst viser til denne utgåva. Kursiveringane i teksten er 
Wergelands eigne. 

2. O. A. Storsveen, Henrik Wergelands norske historie. Et bidrag til nasjonalhistoriens mythos, 
KULTs skriftserie nr. 80, s. 20.

3. Ole Vind, Grundtvigs historiefilosofi, Gyldendal 1999, s. 66.
4. Paulus Svendsen, Gullalderdrøm og utviklingstro, Gyldendal 1979 (1940), s. 422. (Svendsen 

viser tilJ. G. Herder, Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit, 1784–91.)
5. Jf. Rune Slagstad, De nasjonale strateger, s. 78–85.
6. Jf. Charles Taylor, »The Expressive Turn», Sources of the Self. The Making of Modern Identity, 

56  Gunnar Foss



vart sette på lik line og måtte forståas historisk på sine eigne premiss, innebar ein 
revolusjon av tenkinga om historie i Europa. Alle folk var like for Gud! Og folke-
språket var den samlande formidlaren av den særeigne nasjonale kulturen, av det 
Herder kalla folkeånden. Det er slett ikkje uventa at desse tankane også har sett sitt 
preg på Wergelands argumetasjon, men etter nærmare 200 år kan det vera vel verdt 
å studere korleis dette kjem til uttrykk i teksten. Her vil likevel berre noen kjerne-
punkt i Herders prisoppgave Abhandlung über den Ursprung der Sprache, Berlin 
1772, bli drege inn i ein jamførande analyse med Wergelands pamflett. Denne 
jamføringa gjeld dermed to ungdomsverk, begge skrivne av karar i midten av 
tjueåra. Språkføringa til begge forfattarane har da også eit klart ungdommelig preg. 
Herders skrivestil har vore karakterisert som «kaotisk-poetisk»7, og den unge Wer-
geland ligg han ikkje langt etter i dette! 
   Wergelands pamflett vart også utgitt i det som for ettertida må stå som ein hel-
dig valt retorisk augeblink i nasjonens historie, og dette er ei historie som alle nord-
menn stadig får repetert: Som følgje av oppgjeret etter Napoleonskrigane vart det 
dansk-norske dobbeltmonarkiet oppløyst i 1814, og Norge gjekk inn i ein perso-
nalunion med Sverige. Landet var klart den veikaste parten i denne unionen. Men 
det hadde skaffa seg ei forfatning, inspirert av Montesquieu, Rousseau og den ame-
rikanske konstitusjonen, og denne forfatninga var den friaste i Europa på dette 
tidspunktet. Dette var mange nordmenn med rette stolte av. Den nasjonalistiske 
retorikken svulma. Men det måtte den gjera på eit dansk skriftspråk. Forfatninga 
var først og fremst eit verk av og for den norske embetsstanden, og dei fleste med-
lemmane av denne standen opplevde nok det danske skriftspråket som såre natur-
lig. Det vart omtalt som «Fellessproget», eller også «Modersmaalet», og det vart 
forvalta ut frå pinlig puristiske prinsipp for å halde norske folkemålsformer ute. 
Dette var til stor sjenanse forstandens yngre poetar, som ikkje kunne få sine ut-
trykksbehov oppfylte gjennom eit så strengt administrert dansk.  
   Den nye staten famla også etter ei samlande nasjonal grunnforteljing. Framfor 
alt skulle det skapas ein historisk kontinuitet mellom det nye Norge og det gamle, 
dels ved å gjenopplive ei heroisk fortid bakom dei fi e hundre åra som dansk koloni, 
dels ved å bygge opp om dei elementa i folket som ein gjekk ut frå hadde gjen-
nomlevd alle desse åra med minst mulig skade. Men kunne ein tenkje seg at ein 
original og sjølvutvikla norsk kulturell eigenart hadde overlevd på tvers av den 
lange perioden som dansk provins? Og om så var, i kva for former ytra den seg da 
i samtida? Korleis kunne den danne ei motvekt til det danske kulturhegemoniet? 

Cambridge University Press 1989, ss. 368–90. 
7. Jf. Vind, op.cit. s. 78. 

Bukkebræg! Fenrishyl!  57



Slike spørsmål vart heftig debatterte blant unge akademikarar i 1820- og 1830-
åra. Enkelte av dei, som P. A. Munch, J. A. Hielm og den unge bondeguten Ivar 
Aasen, såg optimistisk på dette kulturelle gjenreisingsarbeidet, og dei hadde alle 
sine ulike modellar for korleis dette burde gjeras. Inspirerte av Rousseau og Herder 
peikte dei på folket, det vil seie den norske bonden og hans kultur, som ei berande 
bru frå fortid til notid. Noen av dei tok også til orde for å reise eit eige norsk skrift-
språk bygd på folkemålets former.  
   Men den som med størst kraft hevda slike tankar, var altså den unge teologen 
og poeten Henrik Wergeland. Med den nemnte pamfletten «Om norsk Sprogre-
formation» argumenterte han for at den særeigne norske stemmen i «Almumaalet», 
den norske ekspressiviteten, måtte få ein plass i skriftspråket ved at delar av den fol-
kelige norske ordskatten skulle bli integrert i det. Pamfletten vart skriven som eit 
motsvar til P. A. Munchs artikkel «Norsk Sprogreformation», i Vidar 1832, der 
Munch tok til orde for å  gjenoppvekke det gamle norrøne språket som grunnlag 
for eit nasjonalt norsk skriftspråk. 
 
 
Fjeldeventyret 
Den anonymt publiserte pamfletten er essayistisk i forma og startar med at Wer-
geland  kritikarreaksjonane på Bjerregaard og Thranes syngespel Fjeldeventyret 
(1825), positivt motteke blant nordmenn som eit uttrykk for norsk eigenart og 
nasjonal seterromantikk (tenk på «Aagots Fjeldsang»!), men latterliggjort blant 
smaksdommarane i København, fordi noen av replikkane gjer bruk av norske fol-
kemålsformer.8 Dette syngespelet representerer frå essayistens synspunkt eit språklig 
vasskilje i forholdet mellom det danske og det norske. Han ser det som ein symp-
tom på ein overgripande historisk utviklingslov, som han sjølv erklærer seg på parti 
med: eit politisk sjølvstende må også nødvendig føre til eit vitskaplig og kulturelt 
sjølvstende. Essayet er polemisk retta mot «vore aandige Formyndere i Danmark» 
og danskens medløparar innanlands. Dei har ikkje fatta dette store historiske poen-
get, men vil halde skriftspråket fast i status quo, og stiller seg såleis i ein antitetisk 
positur til essayistens framtidsvendte synsmåte: «Mod dennne Retning, som frem-
drives af Kræfter, der er rolige og sterke, netop fordi de er sig et af den aandelige 
Verdens Naturlove foresat Maal bevidste, er det, at Danomaniet opphidser sine» (s. 
565). Men dei «Danomane» er ute av takt både med tida og naturlovene. Dei «vil 

8. Fjeldeventyret vart faktisk sett opp av Opera di Setra i Tylldalen i sommar, til stor begeistring 
og som markering av 200-årsjubileet for stykket, Sjå https://operadisetra.no/arets-forestill-
ing/

58  Gunnar Foss



have vort Skriftsprog stillestaaende», og deires argumentasjon synes dermed å  høre 
heime i eit «Nastrondsaflukk 9 for rasende og fordømte Grammatikere» (s. 566). 
   I essayet går denne åndelige verdas naturlov inn i ein enda meir overgripande, 
temporal samanheng, der historia blir forstått som eit organisk fenomen med opp-
komst og modning, nedgang og fall, gjenoppreising og ny vekst. Både den nasjo-
nale historia og utviklinga av det norske språket blir tolka inn i dette treledda 
mønsteret, med utgangspunkt i ein harmonitilstand i fortida, gjennom eit brott 
med denne tilstanden, og til ei gjenoppretting i essayistens eiga notid. Slik blir det 
gamle norske språket skildra som ein leksikalsk overflod av presise uttrykk, og også 
med ein grammatikalsk rikdom som fullkomment kunne tene tanken ved «Kasu-
sendelserne, Konjunktivet, Vokalforandringer, Tillægsordenes Bøielighed efter 
Kjønnene, Letheden i Sammensætninger, de fine Tankebøininger gjennem uads-
killelige Smaataledele» (s. 579). Men som eit resultat av forfallet og «den lange 
Trældom» under «det danske Aag», er det smertelig likt til at «dette og mer til skal 
være tabte Klenodier» (ibid.). I staden har landet, etter at Norge liksom Israel har 
vore 400 år i egyptisk fangenskap, fått eit skriftspråk som ikkje hører heime i landet 
sjølv, men «i vort gamle Ægypten og paa dets Slætter mellem det trællende Folk» 
(s. 574). Men essayisten står ved eit tidsskifte, og han ser kimane til ein ny språklig 
orden med eit dynamisk skriftspråk som opnar seg mot «Almumaalet». I samtida 
blomstrar det fram ein frisk og ungdommelig litteratur som vågar å ta den norske 
ordskatten i bruk; og den anonyme forfattaren peikar nokså ubeskjedent på at ikkje 
minst «Henr. Wergelands Skrifter» (s. 570) viser mange gode døme på dette! Op-
timismen melder seg, nærmast med ei naturlovs kraft, «thi baade har den dybt-
grundede Nødvendighed vist, at vor Sprogføniks maa igjen faa mange af sine deilige 
Fjedre» (s. 585), og dessuten viser eksempel frå utlandet at slikt er mulig, ikkje 
minst utviklinga av tysk som litteraturspråk i siste halvparten av 1700-talet. Som 
konklusjon på denne historiske traden formulerer han derfor ein profeti om opp-
komsten av eit sjølvstendig norsk skriftspråk: «Dette maa Tiden af sig selv afføde, 
før Aarhundredet nedrødmer, og saa meget snarere som Kræfterne derfor forenes» (s. 
584).  
   Tida føder altså språket, av seg sjølv, nærmast som eit resultat av ein indre tvang. 
Tanken synes å implisere ei forestilling om ei framtidig tidsånd som vil skapa eit 
politisk og kulturelt klima for fødslar av denne typen. Men ein kan også forstå den 
som ei forestilling om at språket så å seie føder seg sjølv når tida er inne for dette; 

9. Nastrandsavlukke: etter likstranda i norrøn mytologi, ein pinefull stad i Hel for dei som har 
gjort grove brotsverk. (I vår tid er Nastrand også namnet på eit svensk svartmetall-band!) Jf. 
også uttrykket nåbleik.

Bukkebræg! Fenrishyl!  59



at det tvingar seg fram fordi det utviklar seg som ein levande vekst etter sine eigne 
indre prinsipp.  
 
 
Et herligt, Nationer bedækkende Træ  
Metaforisk blir språket skildra som eit tre med rot og stamme og mange greiner, 
veksande og bortdøyande alt etter som dei er i harmoni med klima og jordsmonn 
og får høvelig pleie. Denne forestillinga om historia og språket som sjølvutviklande 
dynamiske organismar er den gjennomgåande forståingsmodellen i essayet.10 Slike 
organiske grunngivingar sett også essayistens «Sprogreformation» inn i ein mein-
ingsfull teleologi, der ein både har historia og naturlovene med seg som allierte 
krefter på vegen mot oppfyllinga av framtids mål. Samtidig kan denne organistiske 
metaforen i ein polemisk situasjon også vera eit særs effektivt grep for å fremme 
eit verdiperspektiv, for eksempel ved å utnytte skilnaden levande/død i dei antitet-
iske motsetningane mellom det eigne og det andre.  
   Slik blir den norske nasjonallitteraturen skildra som ein « fremblomstrende» 
vegetabilsk organisme « med al den friske Ungdoms Kjendemerker» (s. 564), og 
dei « ureine» norske ord i skriftspråket (især altså i Wergelands eige!) vatnar og 
gjødslar dette slik at det «syntes mer og mer at udgrene sig saaledes, at den frodigere 
Gren bøiede sig over Norge, medens den anden spredte sin Armod og sine Pode-
kviste over Danevangens vidtberømte Bøge» (ibid.). Men tremetaforen er ikkje 
motivert ut frå polemiske formål. Treet er som Edda-diktingas Yggdrasil; det er 
verdsomspennande. Derfor må stammen «ikke alene staa der senet og knudret, 
men formet af talløse Grene, Kviste, Blommer og Blade til et herligt, Nationer 
bedækkende Træ» (s. 571). Og treets universelle eigenskapar, som uttrykk for sjølve 
livets prinsipp, viser seg også i dei enkelte delane. Kvar grein er unik og vitnar om 
treets mangfald og rikdom. Derfor er det ingen tragedie at norsk og dansk skil lag, 
heller tvert imot: «Forgrening er ikke Adskillelse, men Frugtbarhed og Rodstyrke» 
(s. 581). 
   Ei grein som derimot mistar kontakten med den jorda som skal nære den, det 
levande talte språket, slik tilfellet er med eit dansk skriftspråk når det blir omplanta 
frå dansk til norsk jord, vil snart få karakter av å vera eit stivna, nærmast dødt 
språk. Særlig raskt vil dette skje når skriftspråket også blir sett i ein slags karante-
netilstand og beskytta mot det som skulle vera det livgivande på den nye vokster-
plassen, fordi særnorske ord og ordformer blir sett på som ureine, vulgære og 

10. Det fritt veksande treet var også Herders yndlingsmetafor for verdshistoria, jf, Vind, op.cit., 
70.

60  Gunnar Foss



stilistisk skjemmande norvagismar når dei forekjem i skriftlig fasong. Men språket 
er ikkje noko fikse t, ferdigstilt verk. I motsetning til dei «rasende Grammatikere» 
som vil ha språket stilleståande, som ein «Gave fra Danmark», ser essayisten på 
språket som eit dynamisk fenomen i stadig utvikling. Den norske embetsstandens 
engstelig-autoritære og strengt formalistiske forvaltning av det danske skriftspråket 
representerer eit språksyn som vel til nød kan vera godt nok til å administrere eit 
språklig apparat til bruk for banal husdikting og triviell kommunikasjon, men kon-
frontert med den ekte poetens ekspressive behov kjem dette apparatet til kort:  
 

For vore danskrasendes snevre Tankegang kan dette Sprog, der forlængst har 
opdisket al sin Armod, vel være nok, og dets trange Skranker vide nok til at 
tøile usle og spage Pegaser i, [...] men for norske Forfattere af nogen Særegenhed 
og især for Digteren er det paa engang en Nødvendighed og hans Hang til Frihed, 
som driver ham til at nærme sig det Sprog, som Folket taler. (s. 566) 

 
Det er ikkje heilt liketil å få presist fatt i kva essayisten her meiner med «Nødven-
dighed». Den kan vera ein funksjon av den historiske naturlova han elles påberopar 
seg, og slik sett ei ytre, objektiv drivkraft. Men den kan også bli oppfatta som ein 
subjektivt opplevd og tvingande indre trong til å vera på line med seg sjølv som 
språkvesen. Da blir den eit organisk prinsipp, ei naturkraft, så å seie, som verkar i 
individet, nærmast som ein kim som kjem til utfalding og krev fri bane for sitt eige 
uttrykk. Frihed er i dette tilfellet vanskelig å forstå som anna enn eit prinsipp om 
individuell autonomi og rett til å gjera frie val. «Nødvendighed» og «Hang til Frihed» 
kan slik sett bli oppfatta som nokså inkommensurable prinsipp, som det ikkje er 
heilt greitt å sette i forhold til kvarandre, men her går dei altså i spann, som eit 
dobbelt tildriv av både push- og pulleffekta . Men denne dobbeltheita kan også 
skrivas inn i det grunnleggande paradokset i romantikkens tenking om mennesket. 
Ein søkte å realisere seg som ekspressivt vesen, som ein «Naturens Søn», og samtidig 
også som eit fritt, fornuftig tenkande og moralsk autonomt vesen. Den moralske 
autonomien oppfordrar til styring av dei reint naturlige tildriva. Men ettersom 
mennesket jo også er eit naturvesen, må ei fridomsoppfatning som utelukkar og 
motsett seg det naturlige tildrivet vera ufullstendig. Naturen og fridommen var så-
leis samanbundne, men samtidig også motsetningsfulle fenomen. Dei eksisterer 
som komplementærfigura , disparate, men samanhørande, i eit slags dialektisk for-
hold der polane ikkje let seg oppløyse i kvarandre. 
   Så insisterer da også den ekspressive Wergeland på sin moralske dyd som eit 
fornuftig og autonomt vesen. Han er slett ingen tilhengar av fullstendig fri flyt av 

Bukkebræg! Fenrishyl!  61



folkelige norske ord og uttrykksmåtar. Ved sida av det ekspressive naudsynet, som 
altså stort sett stemmer overeins med hangen til fridom, eksisterer det ein reell val-
situasjon som utfordrar poetens moralske autonomi. Når han nærmar seg «det 
Sprog som Folket taler», står han overfor det forholdet at det på same vis som det 
fins gode og «gagnlige» ord, også fins dårlige og «uduelige». Orda må i alle fall bli 
gjenstand for ei vurdering av den kunstnaren som bruker dei, og her taler essayisten 
som god kantianar, det gjeld den estetiske dømmekrafta: «Hans Skjønsans siger 
ham, hvorledes denne Nærmelse kan og bør ske. Og alene herved er det, at han eller 
den Maade, han i saa Henseende gaar frem paa, kan komme under Enkeltmands 
Dom; thi han kan deri siges at have betraadt Smagens Rige, hvor hen Formerne 
hører.» (s. 566) Men dømmekrafta må reguleras av den allmenne fornufta, som 
må «billige, hvad der er grundet i den selv», og til desse opphavlige drag ved ånda 
hører også ei forestilling om det vi kan kalle «den gode form’: «Hanget til at vælge 
de Udtryk, som bekvemmest og friest gjengiver og meddeler Tankerne» (ibid.). Dermed 
dreg den individuelle dømmekrafta og «den almene Fornuft» i same retning. Både 
dei subjektive og dei objektive omsyna blir foreinte, og det særlige blir tenkt som 
ein del av det allmenne:  

 
Saaledes sker det da med den almene Fornufts Sanction, at Tanken, naar den 
ligesom stanser under et Aandsvirke, fordi den finder det Udtryk, det gjængse 
Skriftsprog tilbyder den, for snævert eller for rummeligt, forskyder dette og 
efter Valg ifører sig det Ord i Folkets Talesprog, som baade udtrykker den be-
stemtest […] og er temmelig almindelig bekjent, og lader Tanken med største 
Bekvemhed bevæge sig. (ibid.) 

 
Til ytterligare hjelp mot dei altfor vulgære formene vil Wergeland utnytte det 
positive i det negative. Dei danskrasandes motstand kan også ha sine gode sider. Eit 
sjølvstendig utvikla språk vil heilt sikkert koste «en literær Borgerkrig», for mot-
kjemparane vil neppe la fedrelandet gjennvinne dette «sit Odelsklenod» for mindre. 
Men dei lettaste sigrar er ikkje dei beste «thi Modstrævernes Kontrol skal afskrække 
fra at overhølje Skriftsproget med Strømme af uduelige Ord, paa samme Tid som den 
tetteste Haarsil ikke skal kunde hindre de gagnlige fra at passere, netop fordi de er af 
et ætherisk, aandigt Væsen» (s. 585). 
 
 
Herderske impulsar  
Det er ikkje vanskelig å kjenne igjen ekko av Herders ekspressive språksyn i slike 

62  Gunnar Foss



resonnement. Når ordet er forsynt med eit «ætherisk, aandigt Væsen», kan språket 
vanskelig bli forstått som eit reint kommunikasjonsmiddel. Språkbruk er ikkje 
berre eit spørsmål om å finne uttrykk som kan gi tanken ei presis form. Viktigare 
er det å forstå at det språklige uttrykket nettopp er uttrykk, for mennesket som 
åndsvesen, og for den evna språket har til å sette i gang poetiske prosessar og ge-
nerere nye tankar: «Da er et Ord først levende og døbt i Aand, naar det rører Ind-
bildningskraften» (s. 584).  
   Mens Rousseau fann språkets opphav i «naturens skrik» («le cri de la nature»), 
oppfatta Herder språket heilt igjennom som eit produkt av den menneskelige re-
fleksjonen. Rousseau gjer mennesket til dyr, hevdar Herder.11 Men berre menneska 
har språk. Naturens skrik vart først språk når mennesket hadde prega det med si 
ånd og gjort det til kjenneteikn på den skrikande naturen. Men denne refleksi e 
vendinga kunne og måtte mennesket gjera nettopp fordi det ikkje er dyr, og fordi 
det manglar dyras perfekte sanseapparat og instinktbestemte forhold til naturen 
omkring. Derimot er det eit fornuftsvesen, med ein produktiv og intensjonsbestemt 
mental energi, og med ei bakgrunnsforståing som sett det i stand til å skjelne ein 
gjenstand frå omgivnadene: 

 
Mennesket viser refleksjon når dets sjelekraft virker så fritt at den i hele det for-
nemmelsenes hav som bruser gjennom den i alle sanser, kan – om jeg må si – 
utskille en bølge som den kan holde på, rette oppmerksomheten mot og være 
seg denne oppmerksomhet bevisst. Mennesket viser refleksjon når det av 
bildenes svevende drøm, som seiler forbi dets sanser, i et øyeblikks våkenhet 
kan samle seg til å dvele frivillig ved ett enkelt bilde, konsentrere opp-
merksomheten om det klart og rolig og utskille kjennetegn på at dette og intet 
annet er gjenstanden.12 

 
Herders kroneksempel på denne medvetne og gjenstandsretta sjelekrafta er mennes-
kets møte med den brekande sauen: 

 

11. Johann Gottfried Herder, Om sprogets opprinnelse, Oslo 1992, s. 54.
12.  Ibid., s. 63. (Der Mensch beweiset Reflexion, wenn sie Kraft seiner Seele so frei würket, dass 

sie in dem ganzen Ozean von Empfindungen, der sie du ch alle Sinnen durchrauschet, eine 
Welle, wenn ich so sagen darf, absondern, sie anhalten, die Aufmerksamkeit auf sie richten 
und sich bewu sst sein kann, dass sie aufmerke. Er beweiset Reflexion, wenn er aus dem 
ganzen schwebenden Traum der Bilder, die seine Sinne vorbeistreichen, sich in ein Moment 
des Wachens sammeln, auf einem Bilde freiwillig verweilen, es in helle ruhigere Obacht 
nehmen und sich Merkmale absondern kann, dass dies der Gegenstand und kein andrer sei. 
J. G. Herder, Abhandlung über den Ursprung der Sprache, Reclam Stuttgart 1966, s. 32)

Bukkebræg! Fenrishyl!  63



Ta for eksempel fåret. Som på et stort naturmaleri svever det foran øyet med 
alle gjenstander, bilder og farver. – Det er så meget å skjelne mellom og så 
møysommelig! Alle kjennetegn er fint infilt et i og står ved siden av hverandre, 
ennå er alle uutsigelige! Hvem kan tale om at skikkelser trer frem og farver 
toner? Mennesket legger en famlende hånd på fåret, den følelsen er sikrere og 
fullere. Men inntrykket er så fullt, så dunkelt sammensatt at ingen kan si hva 
han berører. Men hør! Fåret breker! Av seg selv løsrives et kjennetegn fra 
farvebildets lerret, hvor så lite kunne skjelnes med synet. Det har trengt dypt 
og tydelig inn i sjelen. ‘Ha!’ sier den umyndige lærling […] ‘nå vil jeg kunne 
gjenkjenne deg, du breker!’13  

 
 

I dette møtet mellom gjenstandens eigen stemme og den menneskelige refleksjone  
meiner Herder at språket oppstår, nettopp ved at breket så å seie blir «døbt i Aand»: 

 
Også om mennesket aldri kom i den situasjon at det skulle gi denne idéen til 
et annet vesen, altså aldri verken ville eller kunne efterligne besinnelsens 
kjennetegn, brekingen, med leppene for dette vesen, så har dets sjel så å si brekt 
i sitt indre da den valgte denne klang som erindringstegn og brekt på nytt ved 
gjenkjennelsen. – Sproget er oppfunnet!14  

 
Men dette kan også berre skje fordi språket alltid allereie er der: Herders menneske 
er ein lyttande, observerande skapning med naturgitte anlegg for språk; hans men-
neskenatur er tvers igjennom ein «språkvev». Derfor er også hørsla den viktigaste 
av sansane. Berre gjennom den kan mennesket ta imot lærdom av «naturens språk», 

13. Ibid., s. 73 f. (Da ist z. E. das Schaf. Als Bild schwebet es dem Auge mit allen Gegenständen, 
Bildern und Farben auf einer großen Naturtafel vor – wie viel, wie mühsam zu unterscheiden! 
Alle Merkmale sind fein verflochten, nebeneinander – alle noch unaussprechlich! Wer kann 
Gestalt reden? Wer kann Farben tönen? Er nimmt das Schaf unter seine tastende Hand – 
das Gefühl ist sicherer und voller, aber so voll, so dunkel ineinander. Wer kann, was er fühlt, 
sagen? Aber horch! Das Schaf blöket! Da reißt sich ein Merkmal von der Leinwand des Far-
benbildes, worin so wenig zu unterschieden war, von selbst los, ist tief und deutlich in die 
Seele gedrungen „Ha!» sagt der lernende Unmündige […] „nun werde ich dich wiederkennen 
– du blökst!» Ibid., s. 44)

14. Ibid., s. 65. (Käme es also auch nie in den Fall, einem anderen Geschöpf diese Idee zu geben, 
und also dies Merkmal der Besinnung ihm mit den Lippen vorblöken zu wollen oder zu 
können, seine Seele hat gleichsam in ihren Inwendigen geblökt, da sie diesen Schall zum 
Erinnerungszeichen wählte, und wiedergeblökt, da sie ihn daran erkannte – die Sprache ist 
erfunden! ebenso natürlich und dem Menschen notwendig erfunden, als der Mensch ein Mensch 
war. Ibid., s. 33–34)

64  Gunnar Foss



og uten den kan det heller ikkje finne opp språket. Slik sett er hørsla «på en viss 
måte midtsansen, den egentlige dør til sjelen og forbindelsesledd for de øvrige 
sanser.15 Synsinntrykka forvirrar, og dei taktile sansane kjem for nært innpå gjen-
standen. Berre øyret er i stand til å utskille klare merke frå gjenstanden, nemlig dei 
merka som kjem frå gjenstanden sjølv: «Fornuft og sprog tok i fellesskap et frykt-
somt skritt, og naturen kom dem i møte på halvveien – gjennom hørselen. Naturen 
satte ikke bare tone til kjennetegnet utenifra, men preget det dypt inn i sjelen! Det 
klang! Sjelen snappet opp tonen – og fikk et tonende ord!16 Høresansen er også 
den sansen som klarast ordnar inntrykka etter ein tidsprogresjon. Denne lydlige 
lineariteten er grunnlaget for analytisk verksemd og for tenking over hovud, og 
slik blir øyret det viktigaste organet for menneskelig utvikling og for humaniseringa 
av mennesket.17 
 
 
Onomatopoiese 
Men denne «midtsansen» disponerer også naturlig nok for ei skjerpa merksemd 
ikkje berre overfor «den belærende naturs sprog», men også overfor resonansen av 
naturens tonar i menneskespråket:  

 
Når trærnes blader rasler kjølig ned over den stakkars ensomme, når bekken 
som risler forbi, vugger ham i søvn og den susende vestenvind svaler hans kinn, 
når det brekende får gir ham melk, den sprudlende kilde vann, det raslende tre 
frukt, da er trangen stor nok til å kjenne de velgjørende vesener, behovet stort 
nok til å navngi dem i sin sjel, uten øye og tunge. Treet kommer til å hete ‘ras-
leren’, vestenvinden ‘suseren’, kilden ‘sprudleren’. Her ligger allerede en liten 
ordbok ferdig og venter på sprogorganenes pregning.18  

15. Ibid., s. 83. („So ist Gehör auf gewisse Weise der mittlere seiner Sinne, die eigentliche Tür zur 
Seele und das Verbindungsband der übrigen Sinne geworden.» Ibid., s. 57)

16. Ibid., s. 74. (Vernunft und Sprache taten gemeinschaftlich einen furchtsamen Schritt, und 
die Natur kam ihnen auf halben Wege entgegen – durchs Gehör. Sie tönte das Merkmal 
nicht bloß vor, sondern tief in die Seele hinein! Es klang! Die Seele haschte – da hat sie ein 
tönendes Wort! Ibid., s. 45)

17. Ibid., s. 84–87; jf. her også Jürgen Trabant, Traditionen Humboldts, Frankfurt am Main, 
1990, s. 176: «Herders Wiederentdeckung des Ohres kündigt nichts weniger als eine 
philosophische Wende an, sofern sie der entscheidende erste Schritt von einer traditionell 
okularen, visuellen (und solipsistischen) Erkenntnistheorie zu einer aurikularen und auditiven 
– akroamatischen –, schließlich sprachlich-dialogischen Erkenntnistheorie ist.»

18. Ibid., s. 74. (Wenn die Blätter des Baumes dem armen Einsamen Kühlung herabrauschen, 
wenn der vorbeimurmelnde Bach ihn in den Schlaf wieget und hinzusäuselnde West seine 
Wangen fächelt – das blökende Schaf gibt ihn Milch, die rieselnde Quelle Wasser, der 

Bukkebræg! Fenrishyl!  65



Herder er alltid påpasselig med å understreke at menneskespråket ikkje oppstår av 
naturens skrik i seg sjølv, men av den menneskelige konstitueringa av desse skrika 
som kjenneteikn: «Det første ordforråd var altså samlet av all verdens lyder. Fra 
hvert tonende vesen klang dets navn. Menneskesjelen preget sitt bilde på det og 
tenkte lydene som kjennetegn.»19 Og i desse tonande orda, og deires materielle, 
reint lydlige eigenskapar, finn erder også poesiens opphav: 

 
For hva var dette første sprog annet enn en samling poesielementer? Efterlig-
ning av den tonende, handlende, seg selv bevegende natur! Utvunnet at alle 
veseners interjeksjoner og belivet av menneskefornemmelsens interjeksjoner! 
Alle skapningers natursprog omdiktet av forstand til lyd, til bilder av handling, 
lidenskap og levende påvirkning! Et sjelens ordforråd som samtidig både er 
mytologi og et vidunderlig epos om alle veseners handlinger og tale. Altså en 
vedvarende fabeldiktning full av lidenskap og interesse! – Hva annet er poesi?20  

 
På same måte som Herder kretsar også Wergelands essay omkring den hørbare 
materialiteten i språket. Som den lydvare poet han er, er han fascinert av det 
onomatopoetiske ved orda, slik dette er eit hermande uttrykk for gjenstandens 
vesen. I sine refleksjonar over dette, kjem han også nær ei teoretisering omkring 
språkets opphav: 

 
Det lydbetegnende Ord er i sig selv poetisk: enkelt som det står der, har det allerede 
begynt at gjengive det Begreb, som lever i dets Sjæl; men det gjengiver dette 
omtrent som Fuglen sin Livsfølelse gjennom evige Gjentagelser af sine Triller. 
[…] Disse Ord er ogsaa Kjernen og Margen i ethvert Sprog; […] Sprogene be-

rauschende Baum Früchte – Interesse gnug, die wohltätigen Wesen zu kennen, Dringnis 
gnug, ohne Augen und Zunge in seiner Seele sie zu nennen. Der Baum wird der Rauscher, 
der West Säusler, die Quelle Riesler heißen. – Da liegt ein kleines Wörterbuch fertig und 
wartet auf das Gepräge der Sprachorgane. Ibid., s. 45)

19. Ibid., s. 76. (Das erste Wörterbuch war also aus den Lauten aller Welt gesammelt. Von jedem 
tönenden Wesen klang sein Name: Die menschliche Seele prägte sein Bild drauf, dachte sie 
als Merkzeichen […] Ibid., s. 47)

20. Ibid., s. 78 (Denn was war diese erste Sprache als eine Sammlung von Elementen der Poesie? 
Nachahmung der tönenden, handelnden, sich regenden Natur! Aus den Interjektionen aller 
Wesen genommen und von Interjektionen menschlicher Empfindung belebet! Die Natur-
sprache aller Geschöpfte vom Verstande in Laute gedichtet, in Bilder von Handlung, Lei-
denschaft und lebender Einwirkung! Ein Wörterbuch der Seele, was zugleich Mythologie 
und eine wunderbare Epopee von den Handlungen und Reden aller Wesen ist! Also eine 
beständige Fabeldichtung mit Leidenschaft und Interesse! – Was ist Poesie anders? Ibid., s. 
50–51)

66  Gunnar Foss



gyndte kun med Forsøg paa ved Lyden mer at skildre end blot at benævne Gjen-
standene; men derfor tillader Sprogenes Udvikling ikke mennesket at lukke sit Øre 
for disse Grundtoner, der nettopp udtrykker klarest, hvad der er alle Tiders 
Mennesker nærmest, og som derfor fremkaldte dem først, nemlig Naturgjen-
standen, Sindsbevægelserne og Drifterne. (s. 570 f.)  

 
Det er ikkje tvil om at desse orda rører essayistens «Indbildningskraft». Men har 
han ei forståing av dei som gjer at dei samtidig også er «døbt i Aand»? Passasjen er 
litt tvitydig på dette punktet, fordi det menneskelige subjektet blir nedbetont. Hos 
Herder er det, som vi såg, tale om det onomatopoietiske som «alle veseners interjek-
sjoner og belivet av menneskefornemmelsens interjeksjoner! Alle skapningers natur-
sprog omdiktet av forstand til lyd, til bilder av handling, lidenskap og levende 
påvirkning». I tillegg til å vera uhyre ekspressivt i seg sjølv, lyser dette utsagnet også 
av skapingas ekspressive dialektikk: det som gjer onomatopoietika til språk, er ikkje 
naturlyden i seg sjølv, men den menneskelige omdiktinga av den. Hos Wergeland 
er det derimot snakk om ei oppfatning av dei lydhermande orda som framleis i 
det vesentlige let dei bli verande naturlydar; dei gjengir gjenstandens eigen eks-
pressivitet «omtrent som Fuglen sin Livsfølelse gjennom evige Gjentagelser af sine 
Triller.» Og for det andre, hans påstand om språkets opphav blir ein repetisjon av 
teorien om «le cri de la nature», og plasserer han teoretisk nærmare Rousseau enn 
Herder i dette stykket: «Sprogene begyndte kun med Forsøg paa ved Lyden mer at 
skildre end blot at benævne Gjenstandene». Dette er eit synspunkt Herder har liten 
sans for: «Man har akseptert det prinsipp å efterligne naturen og dens lyder. Som 
om det kunne ha oppstått tanker av en slik blind efterligning!»21  
   Det ser derfor ut som at dette herderske kjernepoenget ikkje er fatta like godt 
i denne passasjen som i andre delar av essayet, der åndens omskapande verksemd 
blir klarare betont. På ein måte kan det verke som at Wergeland ikkje klarer å halde 
fast på, eller gjera tydelige nok, sine perspektiv frå andre delar av essayet, som 
understrekar ordets «eteriske, åndige vesen». Ein må vedgå at dette gjer teksten lett 
tvitydig, teoretisk sett. Men ein skal også vedgå at slektskapet med Herder er tydelig 
til stades når han reflekte er vidare over dei lydhermande orda, og i dei finn eit 
samlande uttrykk både for det som er særeige for det enkelte språket og for det 
som er universelt gjeldande for alle språk:  

 

21. Ibid., s. 65. (Man hat ein Principium angenommen, die Natur und also auch ihre Schälle 
nachzuahmen; als wenn sich bei einer solche blinden Neigung was gedenken ließe […] Ibid., 
s. 34)

Bukkebræg! Fenrishyl!  67



Har Benævnelser heraf end ligesaalidt udvortes Lighed med hinanden i aldeles 
forskjellige Sprog, saa skal dog ofte en indvortes Lighed, den samme Stræben 
efter Lydbetegnelse være umiskjendelig. Tages Hensyn til et Folks og Lands 
særegne Beskaffenhed, saa skal det vel tykkes os, som om deslige Ord ikke vilde 
kunne lyde annerledes der, men tillige som om samme Satser var fle e Folkeslag 
til Bearbeidelse dikterede ut af et Sprog. (s. 571 f.) 

 
På dette viset er det onomatopoietiske «dybtgrundet i Sprogene og paa engang deres 
Overensstemmede og Skilnende indbyrdes» (s. 572). Derfor er det, meiner han, «at 
lydbetegnende Ord vender først tilbage hos os for at fortrænge uduelige og fremmede eller 
stille sig andre ved Siden.» (ibid.). Eit av Wergelands mange døme på slik rivalitet 
ord i mellom, er motsetninga mellom det danske «Vandfald» og det norske «Foss»: 

 
Nordmanden er vel oplært til at sige og skrive ‘Vandfald’, f. Eks. om Sarpen; 
men, uden at forstøde dette Ord, siger han heller «Foss»; thi deri synes han 
bedre baade at se og høre Skummet, Spruten og det ilsomme. Norges Fosser 
ved han er ikke dette matte plaskende Fald fra et Undergangshjul. Han læres 
til at sige «Vandfaldets Brag eller Allarm»; men han siger heller «Fossens Dur, 
Fossen durer »; i «Fosseduret» hører han det bedre. (s. 575) 

 
Her er han igjen på høgde med Herder, rett og slett fordi nordmannen er innført som 
subjekt, og fordi Sarpefossens naturspråk er «omdiktet av forstand til lyd, til bilder 
av handling, lidenskap og levende påvirkning». Og dermed kan Wergeland også for-
midle ein herdersk sans for det situasjonsavhengige: Naturen blir verken etterlikna 
eller skildra etter abstrakte prinsipp, men nettopp gjennom ein konkret forankra, 
sanselig og kroppslig reaksjonsmåte, determinert både av den omgivande naturen og 
det eigne kulturfellesskapet – og distinkt ulik andre mulige måtar å oppleva på. Tenk-
ing og livsform hører intimt i hop; fornuftas former er situasjonsbestemte, ekspressive 
utrykk for den eineståande livssituasjonen til det enkelte menneskelige fellesskapet. 
 
 
Wergeland! Herder! 
For Wergeland er det retten til det nasjonalt særeigne uttrykket som står på spell. 
Det  handlar om å skapa ein balanse mellom klima, jordsmonn, nasjonalkarakter 
og språklig uttrykk, for det gjeld som ei naturlov at «Landets Karakter præger sig i 
Folkets; dettes i Sproget» (s. 574). Og Norge kan ikkje halde fram med å vera eit 
historisk og filosofisk paradoks mellom nasjonane  

68  Gunnar Foss



Historien, Alstyrelsen igjennem den, skal ikke opphæve sine Love og gjøre Norge 
til en Undtagelse imellem Landene. Thier den Bemærkning rigtig, at man synes 
at kunne kræve af et Folks hele Sprog, at det skal gjengive os igjennem Øret noget 
lignende det Helbegreb, vi igjennem Øiet og Granskningen har samlet os om 
Folket og Landet – da fornemmer vi i vort nuværende Skriftsprog langtfra denne 
store Onomatopoiese saa tydeligen som Folkets og Landets skarpe Karakter for-
tjener. Men i Almumaalet hører vi den; vi finder der vort Norge og den Natur, 
der fostrede os op (men mon for at falde i fremmede Hænder?). (s. 573) 

 
På same måte som Herders umyndige lærling gjenkjenner lammet som «den 
brekande», fordi breket kjem frå det indre av dyret, og derfor er eit uttrykk for 
sauens eige vesen, gjenkjenner Henrik Wergeland Norge i «Almumaalets» 
onomatopoietiske ekspressivitet; gjennom den tonar nasjonens indre med ein 
stemme i fritt og musikalsk løp, og i kvart av sine minste ord gjengir denne 
stemmen eit «Helbegreb» om folket og landet. Hos Wergeland «brekar» det gjen-
kjennande frå alle fjell! Men når språket brekar sin nasjonale særart, konstituerer 
det samtidig eit språkfellesskap og sett ei grense mellom dei som er innafor og dei 
som er utafor, mellom innvigde og uinnvigde. Breket er ein sjibbolett, som deler 
skarpt mellom dei som berre hører breket som brek, og dei som gjenkjenner og 
tek det til seg som eit utrykk for sin eigen språklige ekspressivitet: «Det er med en 
Trangs Ubetvingelighed, at Ord, der hører hjemme i Landets Natur, ordner sig i 
Spalterne og i Kvadene forat tiltale norske Øren og norske Hjerter, medens de kun 
skurrer i fordomsfulde danske og fordanskede» (s. 565). Og som det norske for 
Wergeland brekar musikalsk i Almumålets ord, må det også kunne seias at Herders 
ånd brekar i Wergelands tekst, og ikkje berre i argumentasjonen – essayet er her-
dersk Sturm und Drang-inspirert like ned til den ekspressive bruken av skiljeteikna: 
«og medens nogle, naar de hører et norsk Ord af Almumaalet, med en Slags beha-
gelig Vemod lytter til det som overraskede i et fremmed Land af en fjern Lurs hjem-
lige Toner, saa raaber disse Fiender: Bukkebræg! Raat, norsk Bukkebræg  Fenrishyl!» 
(ibid.)22 
   Snart 200 år etter dette sukket, er Wergelands visjon om eit sjølvstendig norsk 
skriftspråk oppfylt til overmål; faktisk har landet i drygt 170 av desse åra hatt ikkje 
mindre enn to målformer til skriftlig bruk, begge etter kvart med god plass for den 

22. Asbjørn Aarnes har gitt ei god skildring av denne stilen i ei samanlikning mellom dei to: 
„Det er noe entusiastisk ekspressivt i stilen […] Herder og Wergeland rammes likesom av 
stjerneskudd underveis… Snart raver de, snart skrider de et skritt frem, et til siden, to tilbake. 
Det er ikke fremdriften mot målet som fascinerer, men sprangene, vågestykkene i det vertikale 
plan, klatringen i himmelstigen…» Om sprogets opprinnelse, s. 178.

Bukkebræg! Fenrishyl!  69



ekspressiviteten som blir etterlyst i hans pamflett «Om norsk Sprogreformation». 
For ettertida har dette essayet på mange måtar hatt funksjon av å vera den stiftande 
gnisten til norsk språkreising. Og Henrik Wergeland har vorte rekna som åndelig 
far for begge dei rivaliserande retningane i norsk språkstrid, både for dei som ville 
reise eit nynorsk skriftspråk på grunnlag av folkemålets former, og for dei som 
gradvis ville reformere det danske skriftspråket i retning av «de dannedes daglig-
tale». Men underlig nok, for dei av Wergelands åndelige arvingar som framleis stil-
ler seg merksamt lyttande til ein særnorsk ekspressivitet, er påstandar om fenrishyl 
og breking heller ikkje ukjent kost i vår tid. Eller, som det berre for eit par tiår 
sidan  heitte i ein publikasjon frå ei ungpolitisk gruppe i hovudstaden: «La dem 
raute på nynorsk, bare vi slipper!»23 I slike sjeler har nok både fornuft og språk i 
fellesskap framleis eit par fryktsame steg å ta før breket kan tone som ord! 
 
 
Litteratur 
Grundtvig, N. F. S. (1832) 1870. Nordens Mythologi. København: Schubothe. 
Herder, Johann Gottfried (1772) 1992. Om sprogets opprinnelse. Oslo: Aschehoug. 
Herder, Johann Gottfried. 1966. Abhandlung über den Ursprung der Sprache. Stutt-

gart: Reclam. 
Herder, Johann Gottfried. 1784–91. Ideen zur Philosophie der Geschichte der 

Menschheit. 
Hyvik, Jens Johan. 2009. Språk og nasjon 1739–1868. Oslo: Det Norske Samlaget. 
Slagstad, Rune. 1998. De nasjonale strateger. Oslo: Pax. 
Storsveen, Odd Arvid. 1997. Henrik Wergelands norske historie. Et bidrag til nasjo-

nalhistoriens mythos, KULTs skriftserie nr. 80. 
Svendsen, Paulus (1940) 1979. Gullalderdrøm og utviklingstro. Oslo: Gyldendal. 
Taylor, Charles. 1989. Sources of the Self. The Making of Modern Identity. Cam-

bridge: Cambridge University Press. 
Trabant, Jürgen. 1990. Traditionen Humboldts. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 
Vind, Ole. 1999. Grundtvigs historiefilosofi. København: Gyldendal. 
Wergeland, Henrik. 1897. «Om norsk Sprogreformation». I Skrifter i Udvalg. Fol-

keskrifter og Blandede Skrifter. Kristianssund: Tvedte.  
Aarnes, Asbjørn. 1992. «Efterord». I Herder Om sprogets opprinnelse. Oslo: Asche-

houg.  

23. Slagord i brosjyre utgitt av Oslo Unge Høyre våren 2000, retta mot sidemålsundervisninga 
i skolen.

70  Gunnar Foss


