Norsk litteraer arbok - 2025  5-31
CC-BY-SA - Novus forlag - eISSN 2387-6719

Olav H. Hauges mytopoeia i P4 Ornetuva’

Av HENRIK INDERGAARD

Sammendrag

Artikkelen viser at Olav H. Hauges Pd Ornetuva kan sies 4 folge en arketypisk
modell. Under pévirkning fra Carl Gustav Jungs analytiske psykologi, der myter
representerer en vei inn til det ubevisste sjeleliv, setter Hauge sammen motiver fra
ulike mytiske tradisjoner — norrene, greske, kinesiske, kristne — til en fortelling om
en helts, om dikjegets, reise og soken etter sannhet. Reisen, som kan beskrives ved
hjelp av Harry Slochowers modell for mytopoeisk diktning, tar form av en katabasis
i sjeledypet. Mot slutten av samlingen finner vi en sekvens med motiv fra Valen
sykehus, og disse diktene danner et vendepunke i samlingen. Det lidende diktjeget
vinner ny innsikt og selvinnsikt, emblematisk antydet gjennom Kristi ded og opp-
standelse og gjennom Oidipus’ innsikt i og forsoning med sin skjebne.

Nekkelord: Olav H. Hauge, mytopoeia, Carl Gustav Jung, Harry Slochower, narrativ
struktur, visjonsdikt

Abstract

The article argues that Olav H. Hauge’s P Ornetuva follows an archetypal pattern.
Influenced by Carl Gustav Jung’s analytical psychology, in which myths provide
access to the unconscious, Hauge weaves together motifs from various mythic
traditions—Norse, Greek, Chinese, and Christian—into a narrative about the
hero’s, or the lyrical self’s, journey in search of truth. The journey, which may be
interpreted through Harry Slochower’s model of mythopoeic literature, takes the
form of a katabasis into the depths of the soul. Toward the end of the collection, a
sequence of poems set in Valen Hospital marks a turning point: the suffering poetic
speaker attains new understanding and self-knowledge, symbolically suggested

*

Jeg vil gjerne takke Stein Arnold Hevroy og Frode Helmich Pedersen for verdifulle kom-
mentarer.



6 Henrik Indergaard

through Christ’s death and resurrection and through Oedipus’s recognition of and
reconciliation with his fate.

Keywords: Olav H. Hauge, mythopoeia, Carl Gustav Jung, Harry Slochower, narrative

structure, vision poem

Innledning

Ole Karlsen kunne i 2014 observere at «enkeltdiktsamlinger ser ut til & vaere pd
sterkt vikende front i samtidslitteraturen og erstattes av storkomposisjoner av ulike
slag. Langdiktet, gjerne med generisk eller formelt ankerfeste annetsteds enn (bare)
i det lyriske diktet, er samtidspoesiens dominerende form.» (Karlsen 2014, 108;
jf. Sejersted 2016, 17-18) Et decennium senere bekrefter Eirik Vassenden denne
trenden nar han bemerker at norsk samtidslyrikk domineres av fortellende langdikt
med selvbiografiske trekk, som «lener seg [...] pa ytre rammer og forlop som kan
minne om arketyper — tilblivelseshistorier eller skapelsesberetninger, svangerskaps-
fortellinger eller det som star i den andre enden: deds- og tapsfortellinger», og som
ofte kretser om et traume i dikterens liv (2025). Mens diktsamlinger pd 1950- og
1960-tallet gjerne besto av formelt gjennomarbeidede enkeltdikt med beskjeden
intern sammenheng, og som i liten grad var direkte knyttet til dikterens biografi,
narmer altsd den lyriske diktningen seg, ofte med et selvbiografisk tema, den for-
melt noe losere episke diktning.

Men om nyere diktsamlinger gjerne har form av en kontinuerlig fortelling, s&
er det dog, som Karlsen pipeker, gjerne en viss intern motivisk, tematisk eller
narrativ sammenheng ogséd i samlinger av enkeltdike «slik at det ene dikeet skal
kaste mest mulig lys over [...] det annet [...] og enkeltdiktene knytter seg sammen
til storre hel- og enheter.» (2014, 108) Ogsa enkeltdiktsamlinger kan altsd ha dikt
som trives best i gjensidig belysning, slik for eksempel Olav H. Hauge, den mest
feirede lyriker i norsk etterkrigslitteratur, ofte plasserer dikt med beslektede motiver
sammen: | Dropar i austavind (Hauge 2020, 235-237) er «Drift» («[mlitt liv er
drift yver polhav. / Nedisa ligg skipet mitt i audni», en allusjon til Fridtjof Nansen)
fulgt av «Leiv Eriksson», «Ogmund rir heim» (om korsfareren Ogmund fra
Spéinheim i Ulvik), og «Svegde» (om en konge i Uppsala som reiste rundt i verden
pa jake etter Odin), dikt som alle henter sitt motiv fra eventyrlige reiser foretatt av
«helter» fra Norden, mens «Ljaen» folges av «Slegga» og «Sagi» (Hauge 2020, 266—
267), og «Du var vinden» felges av «Vindmylne» (Hauge 2020, 262). I en diktsam-
ling danner slike «ekko» mening; temaer som nordiske oppdagere og eventyrere,



Olav H. Hauges mytopoeia i P4 Ornetuva 7

redskapers og verktoys tinglighet og vindmotivets mange fasetter trer gjennom sine
korrespondanser tydeligere frem og fir bide storre bredde og dybde. Et annet ek-
sempel pa at diktenes rekkefelge danner mening i Hauges diktsamlinger, er at
motivene i suksessive dikt folger arstidenes vekslinger. Rekkefolgen av noen titler
fra Dropar i austavind kan illustrere ogsa dette (selv om ikke alle diktene folger
hverandre direkte): «Skeiserenn», «Vinteren har gleymt att», «Vintermorgony,
«Morgon i mars», «Var ved fjorden», «Vinden har si mykje 4 fortelja i vr», «Var i
fiellet», «Selja», «Haustfiske». P4 denne miten antydes ikke bare en kronologi; det
blir klart at diktjegets verden er den norske naturen med dens sykluser.
Hauge-forskningen har imidlertid stort sett konsentrert seg enten om tolkning
av enkeltdikt eller forfulgt motiver og temaer pa kryss og tvers av forfatterskapet,
og har i mindre grad vart opptatt av hvordan Hauges diktsamlinger er komponert,
hvordan diktene samlet kan danne et menster eller en fortelling — med noen unn-
tak: Adle Kittang (1968) pépeker at diktjegets ensomhet og isolasjon er et gjen-
nomgangsmotiv i P4 Ornetuva, en tilstand som overvinnes gjennom dremmen i
diktet «Til eit Astrup-bilete»; Hadle Oftedal Andersen (1994) leser i sin hoved-
oppgave Seint rodnar skog i djuvet som en punktroman; Aasta Marie Bjorvand
Bjorkey (2016) kommer inn pa hvordan Hauges revisjoner av diktsamlingene kan
forstas i lys av enkeltdiktenes kontekst. Diskusjonen av de interne sammenhengene
i Hauges beker er likevel mangelfull. Jeg vil i det folgende forsoke & vise at Pd
Ornetuva har — jf. Vassendens kommentar gjengitt ovenfor (til moderne trender i
diktutgivelser) — en arketypisk narrativ struktur og er sentrert rundt et traume i
dikterens liv.! Under pavirkning fra Carl Gustav Jungs analytiske psykologi, der
myter representerer en vei inn til det ubevisste sjeleliv, setter Hauge sammen
motiver fra ulike mytiske tradisjoner — norrene, greske, kinesiske, kristne — til en
fortelling om en helts, om fortellerens, reise og ssken. Det er dog forskjeller mellom
Pi Ornetuva og nyere episke diktsamlinger: Hauges samling er mer formelt gjen-
nomarbeidet og spraklig lutret, og det selvbiografiske aspektet er bare antydet (selv
om det er avgjorende); den overskridende kraft som savnes i samtidslyrikken, er
ogsé tydelig: Hverdagens besvar har mattet vike for en dikterisk reise fra syner av
dod og merke til visjoner av lys og liv. Vassenden benytter vel ogsi betegnelsen
«arketypisk» i generell og ikke i jungiansk forstand, og Hauges fortelling favner
tilsynelatende ikke alle diktene, men representerer likevel en ramme som gir men-
ing til helheten og dermed ogsa til enkeltdikt, som gjerne vil fremsta i et nytt lys

1. Hauge reviderte P4 Drnetuva gjentatte ganger: Se Bjorvand Bjerkey 2016, 142-146. Om
ikke annet er opplyst, refererer jeg i denne artikkelen til utgaven av Dikt i samling fra 1994
(trykt opp som Hauge 2020), hvor vi finner hans siste versjon av P4 @rnetuva: Jf. Bjorvand
Bjorkoy 2016, 17.



8 Henrik Indergaard

om de leses som del av en helhet. Dikt-jeget soker en sannhet bortenfor hverdagens
virkelighet, en sannhet som han i samlingens avsluttende sekvens fir en visjon av.
I denne artikkelen skal vi se nzermere pé Jungs forestilling om en helts kazabasis og
deretter pa denne forestillingens plass i Harry Slochowers modell for mytopoeisk
diktning. Videre vil sammenhengen mellom Hauges biografi og den narrative
strukturen i P4 Ornetuva bli kommentert og belyst ved hjelp av utvalgte dike etter
at Hauges forhold til myter og mytologi kort er omtalt.

Som de hyppige referansene til Jung i dikterens dagbok serlig fra og med 1950-
tallet viser, fattet Hauge stor interesse for sveitseren (jf. Parelius 2024, 42; Parelius
2025, 265), og i dennes analytiske psykologi er katabasis eis antron («nedstigning
i hulen») eller nekyia («offer til dode») en sentral forestilling, som han beskriver

bl.a. i et foredrag fra 1935:

De husker Odysseen, hvor Odyssevs stiger ned ad inferos for & ridsperre Teiresias,
den synske. Dette Nekyia-motiv finnes overalt i antikken og praktisk talt i hele
verden. Det gir uttrykk for en psykologisk prosess, nemlig bevissthetens introver-
sjon mot de dype sjikt i den ubevisste psyke. Opp fra disse sjikt stiger s innhold
av upersonlig, mytologisk karakter, det vil si arketypene, og jeg kaller dem derfor
det upersonlige eller kollektive ubevisste. (Jung 1992, 58; oversettelsen er korrigert
i trdd med originalteksten til Jung 1968, 41.)

Odysseus’ nedstigning i underverdenen, ad inferos, er her forstitt som et mgte med
«den ubevisste psyke», sjelelige «<modeller» som i form av arketypiske symboler er
til stede blant annet i myter og dremmer. Jung valgte altsd begrepet arketype for &
betegne slike medfedte monstre eller urbilder i menneskets ubevisste sjeleliv. Arke-
typene bringer inn i var daglige bevissthet et ukjent psykisk liv som har retter i en
fiern fortid, et ubevisst liv som altsd kommer til uttrykk i og gir form og over-
gripende mening til dremmer og myter, men ogsé til mange former for kunst og
diktning. Et velkjent arketypisk motiv er nettopp heltens reise og soken. Helten
bryter opp eller forvises fra det hjemlige og kjente for & tre inn i det ukjente, en
ferd som gjerne er forstitt som en katabasis, en nedstigning til merke krefters
tilholdssted, der han moter motstand som overvinnes og prevelser som utholdes.
Omskapt vender han si tilbake, og hans reise speiler og resonnerer med den
kollektive erfaring, med ferden gjennom livets stadier; den virker derfor som en
fortrolig fortelling som forener og inspirerer. Men bare den som viger 4 utfordre
merket og som seirer, vinner det som spkes. De andre finner tilflukt i heltens ledelse
og innsike, og det fellesskap han forlot, vil slik styrkes og fornyes.



Olav H. Hauges mytopoeia i Pd Ornetuva 9

Heltens soken eller reise er et arketypisk motiv som finnes i mange varianter i
ulike mytologiske tradisjoner (se Robert A. Segal 1990; Evans Lansing Smith 1997;
motivet er popularisert av Joseph Campbell 2002), men ogsd i litteraturen. Harry
Slochower (1970) sporer for eksempel motivet i sin lesning av jobs bok, Den gud-
dommelige komedie, Thomas Manns Der Zauberberg og andre klassikere fra
litteraturhistorien. Han karakteriserer heltens reise og seken som et drama i tre akter
fulgt av en epilog (Slochower 1970, 22-26). Forste akt beskriver en harmonisk til-
stand — paradiset, Edens hage, gullalderen — som er til stede bare som en erindring.
I andre akt forstyrres harmonien gjennom heltens avvik fra den hellige orden. Han
fordrives eller bryter opp og legger ut pa sin spken etter en gjenstand, et bytte, en
sannhet (jf. Prometeus, Oidipus, Hamlet). Reisen tar form av en (bokstavelig eller
symbolsk) katabasis, en nedstigning i underverdenen, i dedsriket (jf. Kristus, Odys-
seus, Balder, Osiris, Herakles). I tredje akt finner heltens hjemkomst eller gjenfodsel
sted. Mens heltens reise i formoderne litteratur har et klart mél, og helten «il slutt
returnerer (jf. Herakles, Kristus, Dante), er reisen i moderne verker mer diffus, og
hjemkomsten mer usikker (jf. Don Quijote, Hamlet). Om den moderne helten
skulle ga til grunne i sitt mote med merke krefter, vil han allikevel veere en modell.
Béide i moderne og i farmoderne litteratur vinner den fordrevne helten gjennom
sin soken en kunnskap som fornyer fellesskapet, og som barer av en slik kollektiv
identitet vinner han heltestatus. Men denne nyskapelse er allerede truet innenfra:
Fortidens strid mellom helten og fellesskapet er tilsynelatende opphert, men den er
fremdeles virksom i ny skikkelse og i nye motsetninger, som en kime til fremtidige
konflikter. Disse konfliktene gir form til epilogen, der den tragiske rest («residue»)
i det mytopoeiske drama vil ligge gjemt (jf. Gilgamesh, Balder, Odysseus).

I lys av denne modellen kan Pi Ornetuva leses som en reise. Reisen begynner
med et sitat fra Skirnismdl pa tittelbladet, som markerer heltens adskillelse fra felles-
skapet. De to ferste diktene i samlingen identifiserer diktjeget som en dikter pa
soken etter sannhet; s folger en rekke dikt som beskriver en katabasis i sjeledypet,
«bevissthetens introversjon mot de dype sjikt i den ubevisste psyke», med diverse
allusjoner til mytiske helter hvis roller reflekteres i det sekende diktjeget. Mot
slutten av samlingen finner vi sd en sekvens med motiv fra Valen sykehus, og disse
diktene danner et vendepunkt i samlingen. Det lidende diktjeget vinner ny innsikt
og selvinnsikt, emblematisk antydet gjennom Kiristi ded og oppstandelse i det nest
siste diktet, og i det siste diktet gjennom Oidipus’ innsikt i og forsoning med sin
skjebne. Kristus og Oidipus vendte begge tilbake fra sin katabasis og fornyet det
fellesskapet de hadde forlatt. Diktjegets soken etter innsikt og sannhet gir fortel-

lingen et momentum som vedvarer helt frem til samlingens avslutning. Mens



10 Henrik Indergaard

diktjegets isolasjon i Kittangs tolkning transcenderes i dremme gjennom samver
med en kvinne og en opplevelse av enhet med naturen, transcenderes den i min
tolkning gjennom en mystisk erfaring av et fellesskap ikke med en kvinne, men
med en guddomskraft, et fellesskap som ikke er dremt, men virkelig. Formen har
et ekko av kristen visjonsdiktning, og dette bekreftes, som vi skal se, av allusjoner
til Draumbkvedet og Den guddommelige komedie.

Den narrative strukturen som antydes i P4 Drnetuva, forsterkes gjennom
referanser til dikterens biografi. Det lyriske jeg er en ensom dikter og outsider som
har tilhold i Ulvik — vi herer om frukttrer, fjord, fjell, fosser og steinras, om sola
som kommer igjen, og i «Kvannskorane» endog om Hakastad, Hauges hjemgard
— og han befinner seg altsd mot slutten av samlingen pd Valen sykehus. Reisen som
beskrives i Pi Ornetuva er forst og fremst en indre reise, en nedstigning i sjeledypet,
men ogsé en ytre reise, fra Ulvik til Valen. Seerlig mot slutten av samlingen markerer
dessuten arstidene en kronologi som bidrar til en viss narrativ progresjon: Slattonn
antydes i «Ein gamaldags nordmann» og «Kvannskorane; litt senere finner vi host-
motiv i «Kveld i november», «Hausten kom fra sumarlandet», «Det er kaldt i store
hus», s vintermotiv i «Rit», «Solrim innunder jol», «Kuppern skrid i Squaw Valley»,
«Vinterdagy, «Snekveld», «Soli kjem att», «<Enno bur vinteren i ljoset», «Granskog»
og varmotiv i «Var det ikkje du?» og «Til eit Astrup-bilete» for det igjen gir mot
hest i «Kornakeren», «Det bld landet», «Haustmane» og «Klart som ein hausthim-
mel». Selv om diktjeget i P4 Ornetuva er en stemme i diktene og ikke nedvendigvis
identisk med forfatteren, er det ogsé klart at det uttrykker hans erfaringer. Diktje-
gets soken etter en tapt helhet og tilherighet som det til slutt finner i en overskri-
dende gudsvisjon, plasserer dessuten samlingen i en romantisk tradisjon, der diktet
gjerne blir forstatt som et direkee gir uttrykk for kunstnerens indre liv og folelser.

Mpytologiske motiver hos Hauge har blitt kommentert av blant andre Siri
Sunniva Endresen (1971), Katherine Hanson (1978), @yvind Rimbereid (2008),
Ingrid Nielsen (2024) og Fredrik Parelius (2024, 2025). Hanson leser dessuten
Hauge i lys av dybdepsykologien og Gaston Bachelards Jung-inspirerte teori om
arketyper, men hun konsentrerer seg om enkeltdikt, og omtaler ikke hvordan
Hauges dikt kan forstds i en gjensidig belysning. Katabasis-motivet hos Hauge har
nylig blitt diskutert i en artikkel av Parelius (2024; det samme stoffet finnes for
ovrig i hans doktoravhandling fra 2025, som dessuten pé side 33—34 tar for seg
Hauges mytopoeia i forhold til dikterrollen). Temaet for Parelius artikkel er berger
i egenskap av & vare et ofte benyttet motiv eller en meningsmettet «poetisk stad»
i Hauges diketning. Han begrenser temaet ved 4 sette sokelys pé «det indre berget»,
og da sarlig bergtatt-motivet, et velkjent motiv fra folkedikeningen. I lys av Hauges



Olav H. Hauges mytopoeia i Pd Ornetuva 11

samtid og interesser ser Parelius at en psykologisk tolkning av motivet er ner-
liggende — det er dikteren som «bergtas» nir han gir inn i sitt indre, merke rom.
Dette knytter motivet til mytenes kazabasis, fortellinger om reiser til dedsriket for
der 4 vinne kunnskap som de levende ellers ikke evner & nd, men ogsd til den
jungske bruken av motivet, som en indre erkjennelsesreise. Parelius konkluderer
med at det er «mogleg 4 argumentera for at Hauge aktivt nyttar arketypetenkinga
nar han etablerer bergsymbolikken i sin egen poesi», ogsa fordi dikteren slik vil
unngi direkte biografiske referanser, spesielt pd bakgrunn av sin psykiske lidelse
(2024, 43; jf. Parelius 2025, 266). Sykdommen var omgitt av «eit ytre stigma og
eit sjolvpélagd tabu», noe som krever en «symbolsk omdaning av opplevingane»
(Parelius 2024, 39; jf. Parelius 2025, 217). Inne i berget er det et mytisk rom som
lar erfaringer omtolkes og dermed «demper den biografiske komponenten i diktar.

Om arketypesymbolikken kan forstis som et forsgk pd & unngi en for nergiende
biografisk lesning, kan den ogs3 forstds som dikterens forsgk pa & komme nermere
og tolke sin egen biografi. Sett fra leserens side vil den jungske, overindividuelle
symbolikken skjule dikteren, men sett fra dikterens side vil arketypesymbolikken for-
sterke heller enn dempe den selvbiografiske komponenten. Nar Hauge var pavirket
av dybdepsykologien og spesielt av Jung, delte han nok ogsa den grunnleggende fo-
restilling om jegets handlinger og tanker som styrt av ubevisste strukturer og krefter.
A komme nzrmere disse kunne gi mening og kontinuitet til erfaringer og hendelser
som ellers ville veere vanskelig & akseptere eller forstd. Dagbevisstheten styres av morke
krefter som romsterer i det skjulte og kommer til uttrykk pd mange vis, og 4 forstd
seg selv ved hjelp av den arketypiske heltens reise kan slik, sett fra dikterens side, altsi
vere et forspk ikke pd & dempe eller avbiografisere erfaringer, men snarere et forsek
pa 4 trenge dypere ned i de erfaringer som pd overflaten har en mer individuell og
personlig karakter. Heltens reise, som ogsa dikterjegets, er en erkjennelsesreise, noe
Parelius indirekte berorer i en kommentar som bekrefter dikterens tvetydige forhold
til sykdommen: «Fleire stader i dagboka gjer Hauge det klart at galskapen ikkje berre
star for noko sjukeleg og negativt i livet hans, men at han og forer med seg kjensler
av ekstase, visjon og loynd innsikt.» (2024, 39; jf. Parelius 2025, 216; Amas 2004,
245, 311-312) Om den er omgitt av «eit ytre stigma og cit sjolvpélagd tabu», s er
sykdommen samtidig en kilde til visjonar innsikt.

Hauge og mytologien
Hyvilket forhold hadde s& Hauge til Jung, til myter og mytologi? I sine litterere
analyser tar Slochower utgangspunkt i en diskusjon av mytopoeia — fabeldikning



12 Henrik Indergaard

— et begrep fra antikken som i dag benyttes om litteratur som forankres i forestil-
linger og skikkelser hentet fra og inspirert av ulike mytetradisjoner. Ifglge Slo-
chower (1970, 22-26) gir mytopoeiske verker mening til den historiske epoken
de springer ut av, et syn som deles av Scott Freer, som beskriver mytopoeia i for-
bindelse med 1900-tallets mange kriser. I boken Modernist Mythopoeia: The Twilight
of the Gods (2015) viser han hvordan modernistisk litteratur gjennom mytopoeiske
metaforer antyder det som ligger utenfor den rasjonelle erkjennelses grenser, men
som likevel er til stede som en kraft som gir skikkelse og mening til erfaringen.
Dette overskridende perspektivet, som Freer kaller «a secular means of transfiguring
reality», plasseres mellom «the doctrinal language of religion» og «the reductive
materialism of secular dogma». Blikket for det gitefulle ved menneskets verden vil
slik bli tatt vare pé og ikke dogmatisert eller rasjonalisert bort. Mennesket ma for-
stas p& bakgrunn av noe som som er sterre enn mennesket, men i Guds fraver vil
dette kreve en «secularized form of transcendence» (Freer 2015, 7-8, 26). Denne
mytopoeiske vendingen er tydelig i Hauges diktning, serlig i P4 Ornetuva. 11961,
samme ar som han utga denne diktsamlingen, skrev Hauge i dagboka:

Lehrt und beschreibet nicht! «Hékonarmél» av Qyvind Finnson er eit stort
dikt. Dei kunde dikta, dei gamle. Fast forankra i si gudelere, der kreftene er
personifiserte i gudar og dsynjor, byggjer han upp sitt dikt, p4 same miten som
grekarane gjorde. (Hauge 2000, bd. 2, 219)

Hauge siterer her fra Holderlins «An die jungen Dichter», hvor et rdd er 4 vere
from som grekeren: «Seid nur fromm, wie der Grieche warl» (Hoélderlin 1957, 115)
Hikonarmal og den norrene diktningen er, i likhet med den greske, «fast forankra»
i mytologien, og Hauge synes 4 mene at denne mytologisk begrunnede diktningen
er et forbilde for hans egen diktning. I dagboksnotater fra julen 1957 beskriver
han mytologien som en kilde til 4ndelige sannheter:

Gudar og jotnar og alvar og vaner og dvergar stend som symbol for krefter i
livet og naturi. Det er det ein skal hugsa pa. Kjennskap til desse kreftene og
korleis dei arbeider, gjer at ein skal ha stor respekt for mytologien. Han er nem-
leg sann! Uhyggjeleg sann! Sann som all stor dikting, nar ein skynar symbol-
spriket. (Hauge 2000, bd. 1, 581)

Myter avdekker altsd sannhet «ndr ein skynar symbolspriket». Myter er sanne, men
ikke i egenskap av & veere fortellinger om guder og makter, om grunnleggende hand-



Olav H. Hauges mytopoeia i P4 Ornetuva 13

linger og dramatiske konflikter, men fordi myter ogsa kan forstds metaforisk eller
symbolsk, og dermed ha en betydning som gir utover den bokstavelige. Mytene for-
teller to historier, en bokstavelig, som er knyttet til steder og tider, og en symbolsk,
som er universell og tidles.?

Slochower og Hauge tilhgrer samme tid; begge er opptatt av myter, men ogsd
av dybdepsykologien. For Hauges del var det serlig Jungs analytiske psykologi som
fanget interessen. Jung si myter og mytenes motiver og symboler som egenartede
bilder pa ubevisste prosesser, prosesser som kunne gjenfinnes i alle menneskers psyke;
det er selvets grenselose landskap, fylt av guder og makeer, som kommer til orde i
mytene, og det mytiske symbol- og billedspraket representerer for Jung — og for
Hauge — en tenkemadte som stir som kontrast til den logiske, overlagte og malrettete
tenkning som er karakteristisk for vitenskapen. I lys av Hauges dagboksnotater er
det tydelig at dikteren, serlig i P4 Ornetuva, gjennom mytiske referanser og me-
taforer antyder det som ligger bortenfor den umiddelbare sanseerfaring og rasjonelle
erkjennelses grenser. Denne overskridende, poetiske anstrengelsen beror i utsynet
fra ornetua, i dikterens skarpe blikk for det synlige og det usynlige liv. De kreftene
som utfoldes i naturen, er alts for dikteren symbolske uttrykk for de kreftene som
virker i sjeledypet, krefter som Hauge kaller «dndelige realiteter», og som han mener
er poesiens egentlige tema. Nar det bevisste, «vanleg logiske» sprik, som Hauge
kaller det i dagboken, skal gi uttrykk for ubevisst liv og kraft, strekker det ikke til,
og et symbolsprik med rotter i sjelelivets morkeste rom ma hentes frem.?

1. akt: Adskillelsen

Nir vi na skal lese P4 Ornetuva innenfor menster av et arketypisk, heroisk drama,
vil det som Slochower kaller dramaets forste akt — der heltens utstotelse fra felles-
skapet har skjedd, samtidig som vi implisitt blir minnet om en harmonisk tid forut
for fordrivelsen — vere sitatet fra Den eldre Edda. Tittelen Pi Ornetuva er inspirert

av Skirnismdl, av en passasje som Hauge siterer pa tittelbladet:

2. Den allegoriske — eller som Hauge omtaler det, den symbolske — forstelsen av myter gar
tilbake til antikken og var utbredt i middelalderen og renessansen: Se f.eks. Graf 1996, 194—
198; MacQueen 1970; Whitman 1987.

3. Hauge var ikke den forste nynorske lyriker som forsekte 4 forstd skaperkraften i diktning og
natur ved hjelp av mytenes sprak; som Ronny Spaans (2014) har vist, var mytopoeia ogsd en
del av Olav Aukrusts dikteriske prosjeke. Her, som ellers, markerer imidlertid forholdet til
det nasjonale en forskjell mellom de to dikterne: Mens Aukrust ville bruke kristen og norren
mytologi til & beskrive, ja, mane frem den norske folkeand, er Hauges perspektiv, om dikteren
er forankret i sitt lokalmiljo, dog mer universelt: I tillegg til kristen og norren mytologi, al-
luderer han gjerne altsa til greske og kinesiske forestillinger, men ogsa til den analytiske
psykologien (jf. Indergaard 2024, 98).



14 Henrik Indergaard

Ara pifo d

skaltu dr sitia,

horfa heimi dr,
snugga heliar til.
(Hauge 2020, 183)

Dikteren oversetter i sin dagbok:

Pa Ornetuva

skal arle du sigja,
nakken mot Mannheim,
nasen mot Hel.

(Hauge 2000, bd. 2, 223 (skrevet i 1961))

Dette er den skjebne jotunkvinnen Gerd blir truet med dersom hun avviser Froys
frieri. I ensomhet skal hun skue inn i Hel, inn i dedsriket. Diktjeget i P4 Ornetuva
er en utstott, lidende visjoner som skuer ned i en underverden for 4 finne svar p
sitt ensomme livs giter: Som dikteren skriver i sin dagbok, er ernetua «[e]in [sic]
einsam tuve, ei erkjenningens tuve» (Hauge 2000, bd. 2, 223 (skrevet i 1961)). I
Skirnismal dreier det seg altsd om det norrene dedsriket, men for Hauge er under-
verdenen en metafor for sjeledypet, for det kollektive ubevisste liv og dets grenselase
og tidlese vesen. I likhet med den utstotte befinner diktsamlingen seg i spenningen
mellom Mannheimen og Helheimen, mellom det timelige og det evige.

2. akt: Soken og katabasis

Den ubevisste psyke beskrives ogsd ved hjelp av en annen metafor, vann. Ifelge
Jung (1969, 18) er dette det vanligste symbolet for det underbevisste.* Vann er et
gjennomgangsmotiv i P4 Ornetuva, og vi meter det allerede i samlingens forste
dikt, «No syng det atter fra mitt hugdjups elv»:

No syng det atter av mitt hugdjups elv,
og vindblik kjem frd svale nattland,
der draumbli tindar speglar seg

i andre sjoar.

4. Katherine Hanson (1978) har undersokt vannets arketypiske funksjon hos Hauge i sin
Bachelard-inspirerte lesning.



Olav H. Hauges mytopoeia i P4 Ornetuva 15

Men kva er mine ord?
Stormkrekt skog
imot nord,
fiellgrindar

imot dags

herjande

eld.

(Hauge 2020, 185)

Soloppgangen («dags / herjande / eld» folger etter «svale / nattland») markerer be-
gynnelsen pd dikesamlingen og pa andre akt i det mytopoeiske drama; den
harmoniske tilstanden forut for utstatelsen er til stede bare som et minne, antydet
gjennom sitatet fra Skirnismdl pa tittelbladet. Diktjeget gnsker altsd & formidle
sangen fra sjeledypet, «mitt hugdjups elv», men avstanden mellom dremmesynet
og ordene synes & vare for stor. I likhet med diktjeget, som ikke finner sin plass i
Mannheimen, synes ogsa hans visjoner & vere hjemlose — de finner ikke ord som
kan romme dem og ta vare pd dem. Dikterens heroiske prosjekt er & avdekke
sannhet, noe han gir uttrykk for i samlingens andre dikt, «<Kom ikkje med heile
sanningi». Han ber ikke om Aele sannheten, men om «ein glimg, ei dogg, eit fjom»
(Hauge 2020, 185). Erling Aadland bemerker at selv om det ikke er klart hvem
som tiltales i «Kom ikkje med heile sanningi», antydes kanskje guddommelige
storrelser (2024, 154; jf. Hevroy 2016). Jeg vil legge til at plasseringen av dette
dikeet tidlig i samlingen antyder at det har en lignende funksjon som en tradisjonell
pakallelse av Musen, som pa begynnelsen av et diktverk blir bedt om & avdekke
sannheter som ellers er skjult for menneskene. Hos Hauge er «Kom ikkje med heile
sanningi» programmatisk, og markerer at diktsamlingen dreier seg om & vinne
kunnskap.

Helten i det mytopoeiske drama er altsa en dikter, og det er dikterkallet, forstatt
som en soken etter sannhets ord, som motiverer hans heroiske, ensomme reise.
Som Slochower sier, gjor helten opprer mot det som fellesskapet betrakter som
den hellige eller naturlige orden; han bryter et tabu gjennom 4 glotte inn i forbudte
mysterier, og konsekvensen av denne forbrytelse er hans fall og utstetelse (1970,
23). Hauge gir uttrykk for dette oppbruddet senere i P2 Ornetuva, i «Eg er ein
audmjuk mann», som slutter slik:

For verdsens gud, for skikk og mynd
eg boygjer meg, men bed



16 Henrik Indergaard

& verta fylgja tru, mi kynd,

min draum um song - mi naud, mi synd -,
fyrr har eg ikkje fred.

(Hauge 2020, 217)

Diktningen er heltens skjebne, og ogsa hans ned og synd. Selv om han bayer seg
«for skikk og myndb», risikerer han, om han felger sitt dikterkall, 4 bli en opprerer,
en utstett visjonar — slik sitatet pa tittelbladet antyder. Kanskje kan dette belyses
av Hauges biografi: Hans forfattervirksomhet var ikke noe familien eller sambyg-
dingene satte pris pa da Hauge skrev i Ornetuva, hvor diktjegets outsiderposisjon
i bygda antydes gjentatte ganger (se Hauge 2020, 199-201, 204).

Nekyia er, som nevnt, et begrep i Jungs analytiske psykologi, hvor det betegner
at det bevisste sinn vender seg mot de dypere lag i den ubevisste psyke. Det greske
ordet betegner egentlig en offerhandling til de dede, og er ogsd navnet pa 11. sang
av Odysseen, hvor helten krysser Okeanos-elven og ofrer til de dode, som der har
sin bolig, blod fra en sort ver for 4 fi kunnskap om hjemreisen. De dede fir gjen-
nom offergaven bevisstheten tilbake og kan samtale med helten, som samtidig
skuer inn i dedsriket. I 1960, mens Hauge arbeidet med P4 Ornetuva, leste han
Odysseen (jf. Hauge 2000, bd. 2, 124-126), og i «Eg dreg ifrd glaset» — diktet som
innleder heltens nekyia eller katabasis — alluderer han il 11. sang. Her er det ikke
vannets dyp, men snarere stjernehimmelen som metaforisk representerer sjeledypet:

Eg dreg ifra glaset fyrr eg legg meg,

eg vil sjd det levande myrkret ndr eg vaknar,
og skogen og himmelen. Eg veit ei grav
som ikkje har glugg mot stjernone.

No er Orion komen i vest, alltid jagande —
han er ikkje komen lenger enn eg.
Kirsebartreet utanfor er nake og svart.

I den svimlande bla himmelklokka

ritar morgonmanen med hard nagl.

(Hauge 2020, 1806)

Som @yvind Rimbereid pipeker, er Orion béade et stjernebilde og en mytisk jeger
som Odysseus skuer i Hades, hvor han jakter til evig tid (2008, 115). Ettersom
stjernebildet Orion beveger seg p4 himmelhvelvingen, kan man metaforisk si at
Orion er «alltid jagande». P4 denne méten representerer stjernebildet tidens gang,



Olav H. Hauges mytopoeia i Pd Ornetuva 17

og dermed forgjengeligheten: A bli tatt igjen av stjernebildet vil si 4 bli innhentet
av tiden, altsd & de. S& lenge diktjeget lever, er det et levende merke han ser, og
hans metaforiske grav, soverommet, har vindu mot stjernene, noe den virkelige
grav ikke vil ha. Samtidig henspiller den metaforiske beskrivelsen av stjernebildet
som «alltid jagende» pd den mytologiske figuren Orion, en jeger som dreper byttet
han innhenter. Hauge skildrer samtidig bdde den &penbare og den skjulte verden,
stjernehimmelen og dedsriket; for dikterens tvisynte blikk trer det usynlige frem i
det synlige. Det er ikke mulig 4 fastsla om «[nJo er Orion komen i vest, alltid
jagande», er et syn fra vinduet eller fra graven; fra den metaforiske graven som
diktjeget ligger i, er det utsyn mot stjernebildet Orion, mens fra den graven «som
ikkje har glugg mot stjernone, vil det vare utsyn mot den alltid jagende Orion.
Liv og ded synes 4 falle sammen; tidens nerver og tidens fraver er samtidige er-
faringer. Det som manen «ritar ... med hard nagl», antyder det som er skrevet i
stjernene, med andre ord skjebnen, pd samme méte som Orion ogsd gjeor, som en
representant for deden; samtidig gjenspeiler sluttlinjen om manen som «ritar» pa
himmelen, diktet som helhet, og dikteren gjenspeiler manen. Hva er det «morgon-
monen» i denne mise en abyme riter pA himmelen? P4 den ene siden er det jo det
«harde» budskapet om forgjengelighet og dod, et memento mori (jf. manesigden
i «Kveld i november»: Hauge 2020, 205); p4 den annen side antyder diktet at den
som ser ikke bare med det ytre, men med det Hauge i samlingens siste dikt kaller
det indre gyet, ikke bare betrakter stjernebildet p4 himmelen, men skuer inn i
sjeledypet, slik Odysseus skuer inn i Hades — i trad med det innledende sitatet fra
Jung. Det svarte kirsebertreet antyder det som skal komme, nemlig kirsebar-
blomsten og dermed nytt liv. Og blomsten er hvit i likhet med stjernene og manen
pa himmelhvelvingen. «Morgonmonen» barer ogsi bud om en ny dag, om opp-
lysning, og den er kanskje ogsa et tegn pa at det er pi tide 4 std opp og ta fatt pa
skriving eller annet arbeid — «Eg dreg ifra glaset» er dermed et dikt som sender
dikter-helten videre pa hans ferd.

Like etter, i «Du let sorgi di fara» (Hauge 2020, 187), blir det 4 finne «ei bru
yver Gjoll» («Gjoll» i forsteutgaven: Hauge 1961, 15), underverdenens elv i norron
mytologi, tilsynelatende beskrevet ikke som en dyster piminnelse, men som et hap.
Broen over Gjoll er Gjallarbrua, broen til Hel, og i skaldediktningen er «& gd over
Gjallarbrua» et bilde pa & do (se Heggdal 1963, 213), men gjennom konteksten i
diktsamlingen antydes her heltens katabasis til det ubevisste sjeledypet, som jo ogsd
elvevannet er et bilde pé. Allusjoner til underverdenen finner vi ogsd i «Du leitar»,
en sammenligning av minnet med en elv som driver av sted «hjelpelaust bunde»

av erindringer:



18 Henrik Indergaard

Det jagar og jagar,
kan ikkje brjota

alt um det kunde
det stangar fafengt
mot berget, det fell
i gamle stup;

vrid seg som elvi

i heldjuv, vandrar

i burtgloymde dalar;
det leitar og leitar
mot gleymsledjup.
(Hauge 2020, 192)

Bade i gresk og i norren mytologi renner det elver gjennom underverdenen: I nor-
ron mytologi heter elven i underverdenen altsd Gjoll; i gresk mytologi dreier det
seg om bade Styx, «den forhatte», og om Lethe, «glemsel». Sammenligningene i
«Du leitar» av minnet med en elv som vrir seg «i heldjuv» og dessuten «balar / med
stokklik» (Hauge 2020, 191), vandrer « burtgloymde dalar» og leter «mot gloyms-
ledjupy, alluderer til den mytiske forestillingen om en elv i underverdenen, og be-
nytter altsd dette som en metafor for menneskets minne. Beskrivelsen av minnet
som leter «mot gloymsledjup» er tvetydig: Vi kan forstd dette som en beskrivelse
av en person som strever med & sove og dermed unnslippe ubehagelige minner,
men allusjonen til underverdenens elver antyder ogsa et gnske om 4 finne det som
skjuler seg bortenfor den (ennd) vakne bevissthetens «gloymsledjup».

Dikeet «I elvosen» beskriver larmen fra elven — og implisitt diktet, sangen fra
«mitt hugdjups elv» — som «galder» (Hauge 2020, 193). Dikteren viser dermed til
en forestilling fra norren religion: «Galder er en mystisk sang som kan forlase
krefter og gi tilgang til andre virkelighetssfeerer enn den daglige. Odin kalles for
galders fadir» (Steinsland 2005, 185). Odin antydes ogsé ellers i samlingen, blant
annet i «Soga um Ch'ii Yiian», hvor beskrivelsen av hvordan den kinesiske dikteren
drukner seg i Mile-elven ved hjelp av en stein, peker mot Odin, som ofret sitt ene
gye i Mimes brenn for 4 oppnd innsike: «Elvi streymer, gav ikkje svar, / det stirande
steinauga sokk inn i gruvling.» (Hauge 2020, 195) En parallell trekkes dermed
mellom det sgkende diktjeget, Ch’ii Yiian med sine dikteriske reiser til det
hinsidige, og skaldeguden (jf. Karlsen 2006, 31, 33-34; i forbindelse med andre
dikt kommenteres motivet av Endresen 1971, 78; Parelius 2025, 267). Som vi har
sett, forsto Jung vannet som et symbol for det underbevisste, og beskrivelsen



Olav H. Hauges mytopoeia i P4 Ornetuva 19

minner om forestillingen om katabasis eis antron, «bevissthetens introversjon mot
de dype sjikt i den ubevisste psyke». CR'ii Yiians selvoffer alluderer dessuten til
Odins eget selvoffer og hans katabasis: 1 sin soken etter kunnskap hengte Odin seg
i Yggdrasil for gjennom sin nedstigning til dedsriket 4 vinne visdom og kunnskap
som de levende var blinde for. Ogsa en allusjon til Draumkvedet og Gjallarbrua (se
Endresen 1971, 91; Karlsen 2006, 31, 33; Bjorvand Bjorkey 2016, 148) antyder,
i likhet allusjonen til Odin, en katabasis-fortelling fra norsk tradisjon som modell
for Ch'ii Yiians reiser til det hinsidige og for heltens reise i 24 Ornetuva.

Et dikt noe tidligere i samlingen, «Hausten kom fra Sumarlandet», kombinerer
likeledes en henspilling pa norren mytologi med en beskrivelse av en andelig
katabasis:

Hausten kom fra sumarlandet
med tunge byrder:
Her er fruke,

her er vin!

Ei tid drygjer han i lidene,
setlane strgyr han for vinden.

Hog er himmelen,
djupt er Hel —
vender i hugane

spegelskjelv.

Ein morgon ser eg i det kvite haret hans

langt inni fjelli.

(Hauge 2020, 205-206; denne versjonen avviker noe fra versjonen i forste-
utgaven: Hauge 1961, 49)

Hesten representerer her den modne livsfasens overflod, men samtidig begynnende
alderdom og dedsangst. «[S]etlane» er tvetydig: Det kan std for pengesedler og
dermed for rikdom, men ogsa for diktningen. I begge tilfeller dreier det seg om
noe et middelaldrende menneske kan «hgste» som frukten av sitt arbeid. Gjennom
linjene «[h]og er himmelen, / djupt er Hel», som antyder bade den kristne forestil-
lingen om himmelen og den norrgne forestillingen om dedsriket, utvides per-
spektivet til & omfatte hele kosmos, med muligheter for dod og fortapelse, men



20 Henrik Indergaard

ogsi frelse, og stemningen skifter fra glede over rikdommen til en eksistensiell
angst. «[V]ender i hugane / spegelskjelv» er gitefullt. Subjektet er enten «him-
melen» og «Hely, eller bare «Hel». «[V]ender» antyder i seg selv en speiling, og «i
hugane» gjor det klart at det dreier seg om en indre speiling. Frykten for fortapelsen
far det aldrende menneske til & granske seg selv som i et speil, og til 4 skjelve ved
synet. A skue ned i underverdenen er et gjennomgangsmotiv i P4 Ornetuva, og i
trdd med Jungs idé om katabasis eis antron er det, som vi har sett, en metafor for &
skue ned i eget sjeledyp. Vi kan felgelig ogsa forstd de aktuelle linjene dithen at Hel
vender speilet mot den som skuer ned i Hel, alts at det 4 se ned i Hel egentlig er &
se ned i seg selv. Den spokefulle tonen som slis an av «spegelskjelv», fortsetter i dik-
tets siste setning, som beskriver den forste sngen pa fjelltoppene, det forste tegnet
pa vinter, som et bilde pa hvordan diktjeget speiler seg en morgen og fr oye pé sin
egen aldring. Den siste setningen i diktet er uklar og tvetydig pa grunn av preposi-
sjonen «i» (som vi finner i Dikt i samling, men ikke i forsteutgaven: Jf. Hauge 1961,
49; Hauge 1972, 161). Gjennom denne preposisjonen blir «[e]in morgon ser eg i
det kvite haret hans / langt inni fjelli» en beskrivelse av diktjeget som en morgen i
speilet ser issen gjennom det hvite héret, og dermed alderdom og ded.’

Den indre verden kan altsi avdekkes i den ytre — og omvendt. Blikket inn i
Hel er et blikk inn i sjeledypet; gudelerens fortellinger om verden er ogsé fortel-
linger om menneskets indre. Underverdenen viser det ubevisste liv, som jo er en
grunntanke hos Jung: Hel «vender i hugane spegelskjelv.» Galderen, Odins magiske
sang, moter vi igjen i diktet «I elvedjuvet» (Hauge 2020, 196-197). I lys av Ba-
chelards teorier har Hanson (1978) kommentert Hauges mytopoeia i dette diktet,
hvor diktjeget av galderen, identifisert med bade elven og sangen, er i ferd med &
bli «trolla» sammen med en kvinne nar galderen forer ham videre inn i seg selv i
en slags katabasis (jf. Parelius 2024, 39 n. 3, 41; Parelius 2025, 264). P4 denne
ferden m4 han altsa gi avkall pd kvinnen, slik helter typisk mi forlate kvinneskikk-
elser som prover & holde dem tilbake i deres spken: Odysseus (Kalypso og Sirenene),
Aeneas (Dido), Hamlet (Ofelia), Peer Gynt (Den gronnkledde og Solveig). Galder
dukker ogsa opp i diktet «I Ramnagjeli» (Hauge 2020, 203), hvor diktjeget fisker
i en elv, men samtidig, som flere har papeke (jf. Karlsen 2006, 43; Nilsen 2024,
116-120; Parelius 2025, 51), overtar Odins attributter. Fossen representerer
menneskelivet i sin forgjengelighet og drift mot deden, men her forseker diktjeget
4 stanse bade fossen og tiden med sitt galder — en uttreden av naturens kretslop

5. Den spokefulle sammenligningen mellom den snedekte fielltoppen og skallen finner vi for
ovrig ogsa i et annet dikt i P4 Ornetuva, nemlig i «Solrim innunder jol»: «Pass deg / for eit
Kklorisp / nér ho [dvs. sola] flekkjer fenner / og svid hatten av / ein grasteins-skallel» (Hauge
2020, 209; denne versjonen avviker noe fra versjonen i forsteutgaven: Hauge 1961, 34.)



Olav H. Hauges mytopoeia i Pd Ornetuva 21

som antydes av ravnenes og elvens sirkelbevegelser. Fiske kan her forstds som et
bilde pa dikeningen, som er et forsek pa & hente opp de rette ordene fra sjelen, og
pa den jungske katabasis ned i dypet av psyken.

3. akt og epilog: Pi forklarelsens berg

Flere har papekt at Hauge er forsiktig med eksplisitt & henvise til galskapen og til
sine opphold pa psykiatriske sykehus (Kittang i Hauge 2000, bd. 1, 22; Amas
2004, 230-232; Parelius 2024, 38; Parelius 2025, 215); samtidig har diktene som
alluderer til Valen, en avgjorende plassering i P4 Ornetuva: Det er her vi finner 3.
akt og vendepunktet i det mytopoeiske dramaet. Mens diktsamlingen si langt i
stor grad har vert preget av depressiv grubling, far diktjeget na et blikk pa verden
hvor dedens og tidens destruktive kraft er fraveerende, hvor sorgen er fraverende,
og han merker Guds og Kristi nerver.

Det forste av diktene som alluderer til Valen, er «Kornakeren»:

Eit gamalt tresnitt av Tower Bridge
og eit oljetrykk av ein kornaker.
Andre bilete er det ikkje p4 avdeling D.

Tower Bridge med sotute tirn yver elvi.
Men det er den kornékeren eg ser.
Eit gylle hav av korn.

Han er ikkje som andre dkrar. Er det
alle droymaraugo som har flutt han

inn i sin himmel?

Ein haustbld, mild himme
lutan skurdfolk og lja.
(Hauge 2020, 220)

De to bildene, av Tower Bridge og av kornikeren, representerer begge avdeling D,
den lukkede avdelingen pi Valen hvor Hauge flere ganger var innlagt (se Amas
2004, 87, 245, 311-312). Tower Bridge antyder, som broer ellers i denne diktsam-
lingen, en passasje til det hinsidige. Avdeling D kan vi forsté som et «hinsidig» sted
bide fordi det er avstengt fra resten av verden, og fordi de psykisk syke kan ha er-
faringer som gér utover den alminnelige virkelighetsoppfatning; Hauge beskriver



22 Henrik Indergaard

sdledes hvordan «[d]ei fyrste &ri eg var ‘sjuk’, som dei segjer, var ei herleg tid, full
av syner og rus, gledeferder til framande klotar, gjestingar av gudar og gudinnor.
Og eg upplevde so mykje rart at alt eg har lese vert berre barnemat imot det.»
(Hauge 2000, bd. 1, 662 (skrevet i 1958)) I kontrast til det dystre tresnittet av
Tower Bridge «med sotute tirn» star oljetrykket av en korndker, hvor fargene
fremheves, og det er altsd kornakeren diktjeget «ser» — noe som formodentlig
inneberer at det er slik han «ser» Valen sykehus. «Eit gylle hav av korn» er en me-
taforisk beskrivelse av korndkeren som et hav som gjenspeiler lyset fra himmelen,
et bilde vi finner ogsa i «Til eit Astrup-bilete», hvor det antyder Kristi nerver (jf.
Hauge 2020, bd. 1, 686 (skrevet i 1958); Andersen 2017, 27). Ogsa i «Korndkeren»
knyttes lyset fra oven til kristne forestillinger nar det antydes at kornakeren pa
bildet ikke er som andre kornékre fordi «droymarauga», altsd eynene til dikteren
eller til andre pasienter, har flyttet den inn i sin himmel, «[e]in haustbld, mild him-
mel / utan skurdfolk og lja.» En korndker hostes ikke med lj4, si ljien md her
forstis som en metafor for deden, og kombinasjonen med en «mild himmel»
antyder Kiristi seier over deden og hipet om frelse og evig etterliv. Slik sikornet
lignes med Guds ord i Det nye testamente, er det modne kornet et bilde pé at
ordet har blitt tatt imot og har baret frukt (Matt 13, 3-9). Formuleringen kan
imidlertid ogsd forstds pa bakgrunn av det Hauge skriver i dagboka om de 4rene
han var innlagt p4 Neevengarden og Valen sykehus, at «i alle dei ari, kor tilstandet
og stemningane elles kunde brigda, eitt var sikkert: Doden var ikkje til. Alt hadde
vore til, og skulde vera til. Umskifte og veksling og minking, var ein naturleg ting,
men deden, slik me til kvardags forstir han, var ikkje til.» (Hauge 2000, bd. 1,
669 (skrevet i 1958)) Som flere altsd har vert inne pa, hadde Hauge et tvetydig
forhold il sin psykiske sykdom og til sine opphold pa psykiatriske institusjoner:
P4 den ene siden var sykdommen forbundet med lidelse, skam og isolasjon, pa den
andre siden med visjonzre innsikter og erfaringer.

Dette antydes ogsd i de to pafelgende diktene, som henter sitt motiv fra Valen
sykehus. I det forste av dem, «Dette er ikkje nokon armods stad», beskriver Hauge
igien Guds nerver:

Dette er ikkje nokon armods stad,
ikkje sorgs hus,

ta hatten av fyrr

du gjeng inn.

Du veit ikkje

kvar kjerleik brenn



Olav H. Hauges mytopoeia i P4 Ornetuva 23

og énd

vaker.

Her les ingen.

Her skriv ingen.
Men Gud finn

det sovande

so vel som

det vakande

hjarta.

(Hauge 2020, 221)

Det neste diktet, «Det bl landet», som beskriver hasten pa Valen, slutter slik:

Eg gjeng i det bla landet

under fallande blokkor.

Og ein dag star Yggdrasil snaud.
(Hauge 2020, 222)

Bildet av verdenstreet som mister bladene, er foruroligende. I den norrene
mytologien gnager Nidhogg pa rettene og hjortene pa toppen. Forfallet er uunn-
gielig og peker fremover mot undergangen, mot Ragnarok. Samtidig skal verden
gjenoppsta, og treet som mister bladene innvarsler ikke bare vinter, men ogsd —
som det nakne kirsebaertreet i «Eg dreg ifrd glaset» — en ny vér. Alt forgir og alt
fornyes.

Ogsié i det folgende diktet, «Og unggutten bygde» (tittelen er «Slik kan» i fors-
teutgaven: Hauge 1961, 61), beskrives en verden som gir under, og en ny som
oppstar:

Og ungguten bygde
si verd i hast,

til himlar brotna

og stjernor brast

i flarande remder
og szlekast.
Bledande heimar

i tusund brot
samlast til eitt att.



24 Henrik Indergaard

Tidi stogga sin bat.
Og ®va var all

og utan grat.
(Hauge 2020, 223)

Det dreier seg her tilsynelatende om en mystisk visjon hvor tiden som destruktiv
kraft er opphevet og erstattet av en erfaring av evigheten. Den unge guttens lidelse
og katabasis belonnes med gjenfodsel og en dypere innsikt: Doden er ikke til, og
evigheten er sorglos. Det er en erfaring av noe hinsides tiden, som en fullmoden
dker uten «skurdfolk og lja». At tiden har stanset, ma innebzre at dikterblikket ser
forbi tidens gang, vel ikke at gyeblikket fryses. «Og unggutten bygde» folger etter
diktene med motiv fra Valen, og det er nzrliggende 4 lese dette som en henspilling
pa Hauges egne erfaringer av sammenbrudd og ny innsikt.

Ogsa samlingens nest siste dikt, «Haustméne», beskriver en overgang fra lidelse

og ded til nytt og avklaret liv:

Teard og nattvak, skuggeskreemd
jagar ménen fram

i ei skyrift. Torestal

gloyper han pa nytt.

Skyberg flaknar. Og han stig
sterk i lidingsglans.

Inni myrkestundi stend

han med frite visir.

Himmelmyrkn og lagnadsnatt,
gravglufs, egjesgang!
Djupt i stume berg av natt

bleikt hans haugeld glor.

Og han vandrar duld, fordreymd

attum sky og storm,

til han opnar augo att

pa forklarings berg.

(Hauge 2020, 224; denne versjonen avviker noe fra versjonen i forsteutgaven:
Hauge 1961, 62)



Olav H. Hauges mytopoeia i P4 Ornetuva 25

Manen opptrer gjentatte ganger i diktsamlingen: I «Eg dreg ifr glaset» gjenspeiler
den dikgjeget; i «Kveld i november» antyder ménesigden deden; i «Til eit Astrup-
bilete» peker manens gjenskinn i fjorden mot Kristus; i «Haustméne» gjenspeiler
ménen Kristus, men ogsa diktjeget. Kristus antydes her gjennom beskrivelsen av
ménen som en ridder i kamp mot merket, gjennom henvisningene til «lidingsglans»
og «gravglufs», og gjennom skildringen av ménen som delvis skjult i «stume bergy for
den «opnar augo att / pa forklarings berg» — en allusjon til Markusevangeliet (Mark
9, 2-10), hvor Kristus pi et berg viser seg forklaret for disiplene, en episode som fo-
respeiler oppstandelsen. Beskrivelsen av de morke skyene som «Torestél» er kanskje
en allusjon til lyn og torden pa Golgata. Kristi ded og oppstandelse blir dermed et
emblem for det mytopoeiske drama i 24 Ornetuva. Kristus synes dog ikke 4 veere for-
statt i den alminnelige kristne forstand, som en nadefull frelser, men snarere som en
lidende helt som «gjenoppstar» i et forklaret lys og selv blir opplyst. Sammenligningen
av Kristus med manen bryter med tradisjonell kristendom: Manen er syklisk oms-
kiftelig og far lys fra en annen kilde, mens Kristi seier over deden og morket er endelig,
og han er selv «lyskilden». Motivet antyder kanskje at Kristus far sitt lys fra en annen,
hoyere guddomskraft, i trdd med tanker Hauge uttrykker i dagboka pa denne tiden:

GUDARNES GUD Det er ein Gud yver gudane, attum alle, yver alle. Tkkje alle er
like herlege heller. Tor med brynesteinen i skallen og ei avrivi t4 er ikkje like
herleg som Apollon, Kristus er noko meir enda enn dei blidaste greske. Men
alle gudane ber noko, noko rettferdig i seg, og strider imot det vonde. India
har mange underlege framtoningar av gudeslaget. (Hauge 2000, bd. 2, 219
(skrevet i 1961))

Gjennom en visjoner erfaring har den sgkende fortelleren funnet en vei tilbake
til Mannheim, til den verden han vendte ryggen da han dro ut pa sin reise. Han
har funnet en plass bade til seg selv og de ordene han sokte. Men den sannheten
han har skuet, er tvetydig — den bade bekrefter og avviker fra den konvensjonelle
orden. Dikterens mytopoeia fremstiller en evig deende og gjennomoppstiende
Kristus, og lar dermed den tradisjonelle kristendomsforstdelsen f3 preg av mytiske
tradisjoner som stir den fjernt. Forsoningen eliminerer folgelig ikke den kritiske
avstanden som motiverte hans seken, men bringer med seg et refleksivt momentum
som stir imot tradisjonens tvingende kraft. Slochower kaller dette «an interplay
between preservation and challenge, eller, som han ogsd sier: Om fortellingen om
den sgkende helten «contains a conservative fibre [...] it would also preserve
another tradition—the tradition of freedom» (1970, 26).



26 Henrik Indergaard

Bildet av mdnen som «opnar augo att / p forklarings berg» danner overgangen
til samlingens siste dikt, «Klart som en hausthimmel», som beskriver diktjegets for-
nemmelse av bide 4 se og ikke se gjennom det sansedes stadige skiftninger:

Klart som ein hausthimmel
kan di sjels auga vera,

og so roleg,

men Og dimt

som nér glas doggast,

og blindt

som attfrosi rute.

Ei uppstadmund sat du
i fjorene til solgrni,
minnest du det?

Men du vingla

i dodens

skog, og sig ikkje
det var sett

segl for stjernone.

Favis er du erso

du trur at dagen

kan lysa deg

gjenom

verdi. D4 Oidipus
gygna

dei myrke lagnadsriti
attum alt, trong han ikkje
dagssyn meir.

Men kva

gagnar vel

det indre auga deg
um ikkje ein

gjer deg sjdande?



Olav H. Hauges mytopoeia i Pd Ornetuva 27

Takk du din Gud

um ljos og elding sler,
sprengjer

ditt blinde

ovmod, let upp

din grunn!

Ikkje steinen er blind.

Klart som ein haustdag ...

Det singlar skoyrt

som av is, —

er noko

broste? Og kjeldone

skrokk, veit

sitt livs brunn.

(Hauge 2020, 225-226; denne versjonen avviker noe fra versjonen i fors-
teutgaven: Hauge 1961, 63-64)

Beskrivelsen av dikgjeget som «vingla / i dedens / skogy alluderer, som Endresen
(1971, 75; jf. Karlsen 2006, 51) har papeke, til dpningen av Den guddommelige
komedie, og vi kan legge til at Hauge dermed inviterer til & lese P4 Ornetuva som
et kristent visjonsdikt, noe som allerede er antydet gjennom sitatet fra Draumbkveder
i «Soga um CR'ii Yitan» og gjennom dikterens nedstigning i underverdenen, som
folges av visjoner av Kristus. I «Klart som en hausthimmel» finner vi allusjoner
ogsé til andre religiose tradisjoner. Sjelens oye er for diktjeget (som her har form
av en andreperson entall) vekselvis formarket og opplyst, og lyset kommer ikke fra
den ytre verden, men derimot fra «din Gud», den guden som ogsa lot Oidipus
skue «dei myrke lagnadsrita / attum alt». Uten denne gudens opplysning er det
heller intet gagn i «det indre auga». Ettersom «din Gud» tilsynelatende er den
samme guden som opplyste Oidipus, kan ikke denne guden uten videre iden-
tifiseres med den kristne gud selv om navnet er skrevet med stor forbokstav. At
ulike mytiske tradisjoner peker i retning av en felles guddomskraft som star over
alle, synes Hauge 4 antyde ogsd her. Diktets nest siste avsnitt er kryptisk, og
Endresen (1971, 78; jf. Karlsen 2006, 53) har antydet at det viser til Paulus’ visjon
pa veien til Damaskus; det er imidertid kanskje ogsd en allusjon her til Sofokles
Oidipus i Kolonos, hvor endeliktet til helten som er blind og knyttet til hybris (jf.
«ditt blinde ovmod»), varsles av Zeus’ lyn (jf. «[t]akk du din Gud / um ljos og eld-



28 Henrik Indergaard

ing sler»), og Oidipus forsvinner ned i sin grav i Attikas jord (jf. «lét upp / din
grunnb). Oidipus’ skjebne er hos Sofokles tvetydig: Helten gjennomgar store lid-
elser, men ser dog en guddommelig plan bak sin skjebne, og han skal beskytte
Athen mot Theben. Den seende steinen («[i]kkje steinen er blind») peker tilbake
pa «Soga um Ch’ii Yiian», hvor den kinesiske dikteren senker seg i elven med en
stein: «det stirande steinauga sokk inn i gruvling.» Dermed antydes en sammen-
heng mellom den kinesiske dikteren, Odin, som ofret et gye i Mimes brenn og
ble opplyst, og Oidipus, som ofret synet da han s det som han for hadde vert
blind for. Det er vanskelig & vite hvordan «[i]kkje steinen er blind» skal forstés,
men Endresen (1971, 78; jf. Karlsen 2006, 53) foreslar en allusjon til uttrykket
«steinblind», som betyr «helt blind»: «Tolkinga mé verta at den ein meiner er mest
blind, er minst blind. Forestellinga om det blinde, men likevel sjiande mennesket
er velkjend frd licteraturen elles, diktet nemner Oidipus». Ordene antyder i hvert
fall opplysning og en kontrast til Ch'ii Yiians grubling og fortvilelse.

Ogsa det siste avsnittet i dette avsluttende diktet er gitefullt, men vi vender
her tilbake til vannets kretslop som et bilde pa diktningen og sjelelivet. Isen er i
«Song, tre lett pa hjarta mitt» (Hauge 2020, 216) et bilde pa den avstand dikteren
m3 opprettholde mellom sitt indre og sangen — ndr de siste linjene i samlingen
antyder at isen knuses, innebarer dette kanskje at denne avstanden er opphevet i
og med den dypere innsikt som diktjeget har vunnet. Nar det heter at «kjeldone /
skrokk» (altsd «forsvinner», «torker inny) til slutt i diktsamlingen, ma vel det bety
at sangen, metaforisk beskrevet som en kilde, er i ferd med 4 ta slutt, men nar
kildene samtidig «veit / sitt livs brunny, innebarer dette tilsynelatende at diktjeget
gjennom det heroiske drama har nddd frem til en erkjennelse av sitt opphav og
endemal. Ogsa Oidipus nddde frem til en erkjennelse av sitt opphav, og gjennom
bildet av den seende helten konkluderes det mytopoeiske dramaet: Den lidende
visjonzren som er samlingens jeg-person, har nadd frem til en dypere innsikt, og
det glimtet av sannhet som diktjeget innledningsvis ba om i «Kom ikkje med heile
sanningi», har han fitt med guddommelig hjelp. Men i likhet med méinen er
diktjegets blikk noen ganger klart, andre ganger formerket. Opplysning og innsikt
er noe som vinnes, men ogsa tapes, og en rest av uvitenhet og fortvilelse vil folgelig
ledsage alle glimt av sannhet.

Av Hauges diktsamlinger er P4 Ornetuva den som tydeligst viser en narrativ
struktur. Den innledes med en konflikt og avsluttes med en forsonende og for-
lgsende gudsvisjon. De etterfolgende samlingene preges i storre grad av
dennesidige, konkrete dikt, og om titlene pa diktene som konkluderer samlingene,
kaster lys over de ovrige diktene, s& antyder de en narrativ struktur som i alle fall



Olav H. Hauges mytopoeia i P4 Ornetuva 29

er ulik den som preger Pd Ornetuva. Dropar i austavind ender med et hdp og en
drem i «Det er den draumen» (Hauge 2020, 288), og ikke med overskridende vi-
sjoner og erfaringer; som tittelen antyder, markerer «Sper vinden» (Hauge 2020,
345), som er det siste diktet i samlingen med samme navn, en mindre avklart slutt
enn det visjonzre «Klart som ein hausthimmel», og i Janglestri beskriver «Bladi lo-
snar» (Hauge 2020, 378) en konkret erfaring av forgjengelighet og forfall uten noe
hinsidig perspektiv. Dog, mytiske motiver fortsetter 4 dukke opp.

Biografisk ekskurs

Helten i P4 Ornetuva er altsd en dikter, og om vi nd vender blikket fra diktningen
over til Hauge og hans biografl, ser vi at heltens sgken etter en sannhet som han il
slutt finner, varsler om den utstotte dikterens reintegrering i samfunnet. Han tildeles
Kritikerprisen for samlingen og anerkjennes i de folgende arene for sin visdom. Han
blir tatt imot av det samfunnet han forlot, som nd feirer hans poetiske fortjenester,
og han far etterhvert heltestatus. Diktningen sikrer ham plass heyt oppe pi
Parnasset, en norsk dikter-helt med «kultsted» i Ulvik hvor han dyrkes i festivaler
annethvert 4r (festivalen i 2024 var for ovrig viet til 24 Ornetuva), slik Oidipus ble
dyrket i en heros-kult i Kolonos. Ogsa greske diktere — for eksempel Homer,
Arkhilokhos, Pindar — ble gjenstand for heros-kult. Det kritiske momentum i for-
holdet mellom dikter og fellesskap blir tilsynelatende opphevet, men det forringes
ikke, og kommer til syne i nye former. Hauges diktning gir ikke restlgst opp i det
nye fellesskapet, og hans innsikter er ikke nedvendigvis de samme som de som blir
feiret. Diktningen inneholder kimer til nye konflikter, men ogsa til nye innsikter.

Litteratur

Andersen, Hadle Oftedal. 1994. «Fré dike til samling. Olav H. Hauges diktsamling Seiznz
rodnar skog i djuver som punktroman». Hovedoppgave, Universitetet i Bergen.

Andersen, Hadle Oftedal. 2017. «Byggja bu diktar. Nordisk poesi. Tidsskrift for ly-
rikkforskning 2 (1): 22-36. hetps://www.idunn.no/doi/10.18261/issn.2464-
4137-2017-01-03#AFN1

Bjorvand Bjerkey, Aasta Marie. 2016. Eit dikt vert aldri ferdig. Teksthistorien til
Olav H. Hauges dikr. Oslo: Vidarforlaget.

Campbell, Joseph. 2002. Helten med tusen ansikter. Oversatt av Tarjei Ronnow. Et-
terord av Brita Pollan. Oslo: Spartacus forlag.

Endresen, Siri Sunniva. 1971. « Det er den draumen’. Analysar av nokre utvalde dikt



30 Henrik Indergaard

og motiv i Olav H. Hauges dikting». Hovedoppgave, Universitetet i Bergen.

Freer, Scott. 2015. Modernist Mythopoeia. The Twilight of the Gods. London: Pal-
grave Macmillan.

Hanson, Kathrine. 1978. «Dialektikken ‘elvi’ — ‘berget’ i Olav H. Hauges dikting
sett pd bakgrunn av Gaston Bachelards estetikk». Til norsk ved Idar Stegane
og James Voss. I Dikt og artiklar om dikt. Til Olav H. Hauge pi 70-drs dagen,
redigert av Idar Stegane. Oslo: Noregs Boklag.

Hauge, Olav H. 1961. Pi Ornetuva. Oslo: Noregs Boklag.

Hauge, Olav H. 1972. Dk i samling. Oslo: Noregs Boklag.

Hauge, Olav H. 2000. Dagbok 19241994, bd. 1-5. Oslo: Det Norske Samlaget.
Hauge, Olav H. 2020. Dikt i samling. 10. utgiva. Oslo: Det Norske Samlaget.

Heggdal, Leiv. 1963. Gamalnorsk ordbok med nynorsk tyding. Ny umuvolt og auka
utgdve av «Gamalnorsk ordbok» ved Hegstad og Torp. Oslo: Det Norske Samla-
get.

Hevroy, Stein Arnold. 2016. «Olav H. Hauges ‘Kom ikkje med heile sanningi’ som
metapoetisk orakeldiktingy, Edda 103 (4): 284-95. DOI: 10.18261/issn.1500-
1989-2016-04-02

Holderlin, Friedrich. 1957. Gesammelte Werke. Giitersloh: C. Bertelsmann Verlag.

Indergaard, Henrik. 2024. «Om Aukrusts pavirkning pA Hauge. En kommentar
til ‘Skali’, “Til ein gamal meister’, ‘Fela, ‘Eg ser pd ein gamal spegel’ og ‘Gull-
hanen’s. I Her md dé ordi koma. Nye lesingar i Olav H. Hauge, redigert av Stein
Arnold Hevray, Ole Karlsen, Ingrid Nielsen og Fredrik Parelius, 91-109. Oslo:
Novus forlag.

Jung, Carl Gustav. 1968. Analytical Psychology. Its Theory and Practice. London:
Routledge & Kegan Paul Lid.

Jung, Carl Gustav. 1969. The Collected Works of C. G. Jung: Volume 9, Part 1: The
Archetypes and the Collective Unconscious. Second Edition. Oversatt av R. E C.
Hull. London: Routledge & Kegan Paul.

Jung, Carl Gustav. 1992. Analytisk psykologi. Oversatt av Trond Winje. Oslo: J.W.
Cappelens forlag.

Katlsen, Ole. 2006. Streiflys. Om moderne nordisk lyrikk. Oslo: Unipub forlag.

Karlsen, Ole. 2014. «Bare lerkene kan lese morgenen / den bl bokstaven / i en
altfor stor resept’. Norsk lyrikk 2000-2012 i formperspektiv». I Nordisk sam-
tidspoesi. Sarlic Oyvind Rimbereids forfatterskap, redigert av Ole Karlsen, 98-
115. Vallset: Opplandske bokforlag.

MacQueen, John. 1970. Allegory. London: Methuen.

Nielsen, Ingrid. 2024. «‘her gjeng elvi i ring, i ring’ — Om poetiske rom i nokre av



Olav H. Hauges mytopoeia i Pd Ornetuva 31

Olav H. Hauges dikt». I Her md dé ordi koma. Nye lesingar i Olav H. Hauge,
redigert av Stein Arnold Hevray, Ole Karlsen, Ingrid Nielsen og Fredrik Pare-
lius, 111-121. Oslo: Novus forlag.

Parelius, Fredrik. 2024. «Nar berget ‘opnar seg’. P innsida av berget i Olav H.
Hauges diktingy. | Her md da ordi koma. Nye lesingar i Olav H. Hauge, redigert
av Stein Arnold Hevray, Ole Karlsen, Ingrid Nielsen og Fredrik Parelius, 37-
61. Oslo: Novus forlag.

Parelius, Fredrik. 2025. «Lyrikk og galskap. Mellom diktermyte og psykiatri hos
Kristofer Uppdal, Gunvor Hofmo og Olav H. Hauge». Avhandling for graden
philosophiae doctor (ph.d.), Universitetet i Bergen. https://bora.uib.no/bora-
xmlui/handle/11250/3210513

Rimbereid, @yvind. 2008. «Skru ut av merkret. Omkring ‘Eg dreg ifrd glaset'». I
Tid é hausta inn. 31 forfattarar om Olav H. Hauge, redigert av Bodil Cappelen
og Ronny Spaans. Oslo: Det Norske Samlaget.

Segal, Robert A. 1990. «Introduction: in Quest of the Hero. I /n Quest of the Hero,
vii-xli. Princeton University Press: Princeton, New Jersey.

Sejersted, Jorgen. 2016. «Poesidret 2015». I Norsk litterer drbok 2016, redigert av
Heming Gujord og Per Arne Michelsen, 17-36. Oslo: Det Norske Samlaget.

Slochower, Harry. 1970. Mythopoesis: Mythical Patterns in the Literary Classics.
Detroit: Wayne State University Press.

Smith, Evans Lansing. 1997. 7he Hero Journey in Literature. Parables of Poesis.
Lanham, Md.: The University Press of America.

Spaans, Ronny. 2014. «'Den nye norske myteskalden’. Olav Aukrust og skapinga
av eit nynorsk Noregy. I Norsk litterer drbok 2014, redigert av Heming Gujord
og Per Arne Michelsen, 227-249. Oslo: Det Norske Samlaget.

Steinsland, Gro. 2005. Norron religion. Myter, riter, samfunn. Oslo: Pax.

Vassenden, Eirik. 2025. «Den nye romanen. Den virkelighetsnare fortellingen i
norsk samtidspoesi». Vagant. Lest 25. juni 2025. https://www.vagant.no/den-
virkelighetslitteraere-fortellingen-i-norsk-samtidspoesi/

Whitman, Jon. Allegory: The Dynamics of an Ancient and Medieval Technigue. Cam-
bridge, Mass.

Aadland, Erling. 2024. «Hauge og sanninga». I Her md dd ordi koma. Nye lesingar
i Olav H. Hauge, redigert av Stein Arnold Hevrgy, Ole Karlsen, Ingrid Nielsen
og Fredrik Parelius, 145-159. Oslo: Novus forlag.

Amas, Knut Olav. 2004. Mitt liv var draum. Ein biografi om Olav H. Hauge. Oslo:
Det Norske Samlaget.



