
COLLEGIUM MEDIEVALE 

 
Interdisciplinary Journal of Medieval Research 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

Volume 

38, no. 2 

2025 
 
 
 
 
 

TEMANUMMER / SPECIAL ISSUE 
Landslova av 1274 – Jubileum, kontekst og praksis 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

Published by 
COLLEGIUM MEDIEVALE 

Society for Medieval Studies 
Oslo 2025

Novus forlag · eISSN 2387-6700



COLLEGIUM MEDIEVALE 
Tverrfaglig tidsskrift for middelalderforskning 
Interdisciplinary Journal of Medieval Research 

 
EDITOR IN CHIEF 

Steffen A. B. Hope (University of Bergen) 
 

EDITORIAL BOARD 
Espen Karlsen (National Library of Norway) 

Mikael Males (University of Oslo) 
Vibeke Vandrup Martens (NIKU) 

Kristian Reinfjord (Anno Museum) 
 

Guest Editors of volume 38, no. 2 
Erik Opsahl & Jørn Øyrehagen Sunde 

 
EDITORIAL SECRETARY 

Anna Kvitka 
 
 

ADVISORY BOARD 
Knut Arstad (Forsvarsmuseet), Stefan Drechsler (University of Bergen), Line Cecilie Engh 
(University of Oslo), Kurt Villads Jensen (Stockholm University), Martin Wangsgaard Jür-
gensen (National Museum of Denmark), Mette Svart Kristiansen (Aarhus University), Jette 
Linaa (Aarhus University), Ole-Albert Rønning Nordby (National Library of Norway), Beate 
Pedersen (FFI), Karen Skovgaard-Petersen (Det Danske Sprog- og Litteraturselskab), Anders 
Winroth (University of Oslo) 

 
 

 
The journal Collegium Medievale is a forum for all who are engaged in research on topics related 
to the Middle Ages or the Renaissance. One volume is published annually. The journal is pub-
lished by the medievalist association Collegium Medievale, Society for Medieval Studies, in 
cooperation with Novus Press, Oslo, Norway. The Association has its basis in the Faculty of 
Arts at the University of Oslo, khm.uio.no/tema/tiden/middelalder/collegium-medievale/. 
 
 
Scholars within the relevant fields are invited to submit papers to the journal. The stylesheet 
is available online at: web.novus.no/Novus_tidsskrifter/CM_-_Instruks.html. 
Previous volumes are available online at ojs.novus.no (vols. 18–37) and nb.no (vols. 1–36). 
 

 
For further information and submissions, please contact the editor: st.a.b.hope@gmail.com



INNHOLD / CONTENTS 
Vol. 38, nr. 2 (2025) 

 
Artiklene er skrevet i forbindelse med prosjektet «Social Governance 
through Legis lation» ved Senter for Grunnforskning/Centre for 
Advanced Studies (CAS) 2021/2022. 
 
The articles were written as a part of the project «Social Governance 
through Legis lation» at Centre for Advanced Studies/ Senter for 
Grunnforskning (CAS) 2021/2022. 

 
 

Erik Opsahl: Kong Magnus 6. Lagabøte, det norske høy middelalderkonge- 
   dømmet og den politisk-institusjonelle betydningen til Landsloven av 1274   5 
 
Mathias Schmoeckel: Francis of Assisi and the rise of modern market law   23 
 
Svein H. Gullbekk: Magnus Lagabøte – lovgiver og myntreformator              75 
 
Jørn Øyrehagen Sunde og Else Mundal: Om evne og vilje til å sjå 

kvinner i mellomalderkjeldene                                                                      101 
 
Magne Njåstad: Forklare, kreve, true, trygle: Argumentasjon og retorikk i 

klagemål og bønneskriv fra 1300- til 1600-tallet                                           123 

Collegium Medievale 2025

Novus forlag · eISSN 2387-6700





Kong Magnus 6. Lagabøte, det norske 
høy middelalderkongedømmet og den politisk- 
institusjonelle betydningen til Landsloven 
av 1274 
 
ERIK OPSAHL 
 
 

The National Code of the Realm jubilee in 2024  highlighted King Magnus 
Lawmender as one of the most innovative kings in Norwegian history and the 
Code of Realm as one of the most important documents. As a basis for assessing 
historical anniversaries, the topic of such anniversaries should be placed in a larger 
historical context. The article asses King Magnus’ reign and the importance of 
the Code of the Realm in the light of the Norwegian high medieval kingdom’s 
structures. The article denies that Magnus should have been unprepared to be-
come king. On the contrary, he must have been schooled for a leading role in the 
government of the realm after his father’s death, Håkon Håkonsson, either as 
king or in another role. The medieval mortality regime meant one could not count 
on the certainty that the legitimate eldest-born king’s son survived his father. 
Given the itinerant character of the Norwegian kingdom, like all other European 
medieval kingdoms, one cannot assume that King Magnus grew up in Bergen 
and reigned the kingdom from there. Although Bergen was the foremost royal 
residence and administrative town in the latter half of the 1200s, the sources show 
that the Norwegian kings moved regularly between Bergen, Tønsberg and Oslo, 
and with less frequent visits to Trondheim. His connection to the Franciscans is 
undoubted, but when and how it was established, we do not know. Magnus’ 
kingship was significant, and the Code of the Realm appeared more ambitious 
for building the Norwegian kingdom further than just confirming the Sverre 
dynasty’s position on top of the government. 

 
Landslovsjubileet 
Historiske jubileer har en tendens, for ikke å si en innebygd mekanisme, til å forenkle 
historien og framheve noen historiske hendelser som spesielt avgjørende. Landslovs -
jubileet i 2024 var ikke noe unntak. Personen og politikeren kong Magnus 6. Hå-
konsson Lagabøte (1263-80) ble konsekvent trukket fram som en av de viktigste 

Collegium Medievale 2025

Novus forlag · eISSN 2387-6700



kongene i norsk historie, og mannen var ikke engang ment å bli konge, ble det hevdet. 
Og Landsloven av 1274, som kong Magnus’ mest avgjørende regjeringshandling, ble 
presentert som et av de viktigste dokumentene i norsk historie. 

La det være sagt med en gang at jeg både forstår og anerkjenner at historiske 
jubileum må forenkle eller i det minste framheve visse aspekter ved en historisk hend-
else og dermed utelate hele bildet, med det resultat at historien blir mer «rettlinjet» 
enn hva den historiske fortida var. Det forutsetter imidlertid at selve innholdet og 
betydningen av et jubileum, ikke minst den historiske begivenheten som feires eller 
markeres, settes inn i sin historiske kontekst og diskuteres i mer akademiske fora. 
Denne artikkelen er derfor et slikt faglig bidrag fra en historiker, og en som har 
arbeidet med Landsloven i en lengre periode, og som dessuten var sterkt involvert i 
Landslovsjubileet. 

Landslovutstillingen som ble åpnet i Lavetthuset i Erkebispegården i Trondheim 
i juni 2024, stod omtrent der det antas at erkebiskopens skrivere hadde skrivestua si 
i middelalderen. Og det var sannsynligvis på samme sted at erkebiskop Jon Raudes 
utkast til ny kristenrett ble utformet mellom 1269 og 1273.1  Kong Magnus’ ambisjon 
om at den nye landsloven skulle inneholde en kristenrett, slik landskapslovene hadde 
hatt, ble jo ikke realisert etter at kongen hadde presentert lovutkastet på Frostatinget 
i 1269. Ifølge islandske annaler samtykket frostatingsmennene i at kongen skulle få 
ordne «Frostatingsboka» med hensyn til alt det som hørte til det verdslige og til kon-
gedømmet, slik som kongen syntes var best.2 Mellom 1269 og 1277 forsøkte så kirken 
og kongen å trekke grensa mellom de to samfunnsmaktenes «statsmakt», inkludert 
lovgivende kompetanse og dømmende kompetanse. Kulminasjonen var den såkalte 
«Sættargjerden» i 1277.3  

Under et landslovseminar på Frosta i 2024 ble det, med utgangspunkt i spørsmålet 
om forholdet mellom erkebiskop Jon Raude og kong Magnus Lagabøte, spurt om 
det var en maktkamp om hvor den avgjørende sentralmakta skulle befinne seg, i 
Trondheim eller Bergen. Det kan være lett å oppfatte spørsmålet som for modernis-
tisk, for ikke å si anakronistisk. Likevel, bortsett fra at det kan forstås som et logisk 
spørsmål for folk utenfor kretsen av fagfolk, kan det også lett ses som en refleksjon 
basert på spesifikke sider ved landslovsjubileet, samlet i det litt meningsløse spørs-

1  Helle 1974: 137-138.
2  Islandske Annaler: 138; «Frostatingsboka» må i denne sammenhengen bli tolket til å bety 

Frostatings-redaksjonen av den kommende Landsloven, og ikke den eksisterende landskaps-
loven.

3  NgL II: 462-467.

Collegium Medievale 2025

6   Erik Opsahl



målet som en kan trekke ut av mye av det som ble sagt under jubileet: Skjedde det, 
det vil si den avgjørende hendelsen for Landsloven, her, eller skjedde det der? 

Til tross for få kilder, kan vi med stor sannsynlighet anta at mye av det endelige 
redigeringsarbeidet av Landsloven foregikk i Bergen. Kanskje kan vi med enda større 
sannsynlighet slutte at utformingen av lovforslaget fra den andre samfunnsmakta, 
kirken, erkebiskop Jon Raudes kristenrett, fant sted i Trondheim. Et mer interessant 
spørsmål er imidlertid hva det betyr at den endelige redigeringen av Landsloven 
skjedde i Bergen? I det følgende vil jeg forsøke å beskrive det norske rikets karakter 
som politisk organisasjon og enhet i 1274, og som en del av dette vurdere både 
Magnus Lagabøte som politiker og Landslovens politisk-institusjonelle betydning. 
Sted, symbol og maktutøvelse vil være sentrale faktorer her. 
 
Personen Magnus Håkonsson Lagabøte 
La oss starte med personen Magnus. Hvor viktig var han for å lage Landsloven og 
for den politisk-institusjonelle utviklingen i Norge i høymiddelalderen? Magnus’ far, 
kong Håkon 4. Håkonsson (1217-63), hadde startet det omfattende lovarbeidet.4 
Spørsmålet om Magnus’ betydning er ikke et gammeldags spørsmål om store menn 
som forandrer historien, men det klassiske problemet med forholdet mellom aktør 
og struktur når det gjelder hva som driver den historiske utviklingen.  Det er et kom-
plekst spørsmål, likevel er det nok få, om noen, som vil hevde at aktører ikke påvirker 
historiske hendelser og utvikling.5 Som nevnt ble det under jubileet trukket fram at 
Magnus var mannen som ikke var ment å bli konge.6 Jeg er litt usikker på hvordan 
utsagnet skal tolkes konkret, men enkelte ganger kunne det høres ut som at en trodde 
at Magnus ikke var skolert eller forberedt på muligheten for at han kunne bli konge 
og dermed kom nærmest uforberedt på tronen. Det er i så fall et syn som jeg er uenig 
i. En mer meningsfull eller treffende formulering ville være at Magnus ikke var den 
nærmeste til å etterfølge sin far, kong Håkon 4. Håkonsson, på tronen. Den nærmeste 
tronarvingen var Magnus’ seks år eldre bror, Håkon, med tilnavnet «den unge». Men 
det betyr ikke at Magnus ikke fikk skolering med tanke på at han en dag ville gå inn 
i riksstyret i en eller annen rolle, og i ytterste fall som konge hvis broren Håkon døde 
mens faren, Håkon Håkonsson ennå regjerte. Både tidas høye dødelighet og styrings-
system tilsa at Magnus måtte få skolering som gjorde ham skikket til å ta del i riks-
styret.7 Arvelig enemonarki basert på legitim fødsel var dynastiets politikk, nedfelt i 

4  Rindal 2024: 28-31.
5  Ei relativ ny og interessant bok om dette er MacMillan 2016.
6  Jf. Sunde 2023: 54-73.
7  Jf. Rindal 2024: 19.

Collegium Medievale 2025

Kong Magnus 6. Lagabøte   7



loven gjennom Håkon Håkonssons arvelov av 1260.8 Magnus var da 22 år gammel 
og må da ha fått skolering med tanke på en rolle i riksstyret. I middelalderen hadde 
ikke fyrster «veldedighet» som sin primære beskjeftigelse. Det var en konstant ut-
fordring i middelalderens politiske system hvordan kongssønner som ikke ble regje-
rende konger, skulle få en politisk rolle og økonomiske ressurser som tilfredsstilte 
ambisjonene deres.9 

Det er interessant i denne sammenhengen å se hvordan Magnus som konge plas-
serte sine to sønner, Eirik og Håkon, i den framtidige regjeringen. Eirik (født 1268, 
konge 1280-99) var som eldste sønn tronarving og ble konge etter at faren døde i 
1280. Eirik ble myndig i 1282. Den yngre, Håkon (født 1270, konge 1299-1319), ble 
imidlertid ikke satt på sidelinja i regjeringen, men fikk omtrent en tredjedel av det 
norske riket som «hertugdømme», trolig fra 1284. De bevarte kildene er få, men 
Grethe Authén Blom, som har studert dette grundigst, konkluderer med at Håkon 
etter kong Magnus’ beslutning i samråd med kongens råd fikk hertugnavnet.10 Det 
er selvsagt mulig at denne avgjørelsen kom som en reaksjon fra kong Magnus på 
hvordan hans far, kong Håkon, hadde valgt for sine to legitimt fødte sønner, Håkon 
og Magnus. Men er det den mest sannsynlige tolkningen? 

Magnus omtales i politisk sammenheng som 9-åring ved kong Håkon Håkons-
sons kroning i Bergen i 1247.11 Hans neste politiske opptreden var i oktober 1250, da 
Magnus var et av vitnene til fredsavtalen mellom Norge og Lübeck.12 Broren Håkon 
den unge ble hyllet som konge på Øyratinget ved Nidaros i 1240 da han var åtte år 
gammel. Grunnen var å sikre tronfølgen under kong Håkon Håkonssons strid med 
opprøreren hertug Skule Bårdsson.13 Ifølge Håkon Håkonssons saga hadde erkebis-
kop Einar Smjørbak Gunnarsson i 1255, da Magnus var 17 år gammel, talt til kong 
Håkon at sistnevnte mens han levde skulle dele landet mellom sine sønner på en måte 
som folket i landet kunne være fornøyd med, og som begge sønnene lovte å holde. 
Kong Håkon rådførte seg med sine menn, og meningene var delte. Noen ville at 
Magnus skulle utnevnes til hertug med en tredjedel av landet, andre at landet skulle 
deles likt mellom brødrene, men at bare Håkon den unge skulle ha kongetittel, og 
noen mente at det riktige ville være å dele alt likt mellom brødrene. Erkebiskop Einar 
og vennene til Håkon den unge bad kong Håkon om å ordne opp i saken med en 

8  NgL II: 308-310; jf. Jørgensen m.fl. 2024: 79-89.
9  Jf. Bartlett 2020: 187-239.
10  Blom 1972: 67.
11  Noregs kongesoger: 248.
12  DN V nr. 4.
13  Noregs kongesoger: 210.

Collegium Medievale 2025

8   Erik Opsahl



formell avgjørelse utarbeidet i et dokument som kongen og kongens rådgivere be-
seglet. Kong Håkon ønsket imidlertid ikke å bestemme fordi det ifølge ham ville 
være best å la Gud rå, og det ble ikke tatt noen formell avgjørelse i spørsmålet.14 

Kong Håkons uvilje mot å gi Magnus en formell rolle i regjeringen i 1255 bør 
etter min mening, ikke tolkes som en motvilje mot å la den yngste sønnen få en rolle 
i regjeringen.15 De potensielle farene for kong Håkons maktposisjon som en deling 
av riket ville medføre, noe Håkon hadde opplevd med svigerfaren, hertug Skule, var 
der allerede på grunn av at hans eldste sønn Håkon bar kongetittelen.16 Kong Håkons 
henvisning til at han ville la Gud bestemme, kunne like gjerne skyldes bevisstheten 
om at døden kunne ramme tidlig og raskt. Som den også gjorde for Håkon den unges 
del. Jeg kan heller ikke se noen motsetning mellom hvilken oppfatning sagaen til-
skriver erkebiskop Einar i to situasjoner, den allerede omtalte i 1255, og da Håkon 
den unge var død i 1257. Ved den første anledningen bad erkebiskop Einar kong 
Håkon om å dele riket mellom sine sønner uten å si noe om kongetittelen, ifølge 
sagaen. At kong Håkon i den siste situasjonen, etter Håkon den unges død, hevdet 
at erkebiskopen hadde spesifisert at det bare måtte være én som skulle bære kon-
getittelen, motsier ikke den første opplysningen; utsagnet er bare mer spesifikt.17 

Det som er interessant i denne sammenhengen er hva kong Håkon sa om Magnus’ 
rett til tronen i 1257. I oversettelsen som Tor Ulset har utarbeidet etter å ha samlet 
alle varianter fra bevarte manuskripter av Håkon Håkonssons saga, står det: «Da 
svarte kongen: «Herre erkebiskop,» sa han, «da vi tidligere talte om en deling av 
landet mellom mine sønner, gikk De sterkt inn for at Håkon alene skulle ha kongs-
navn når jeg falt fra, men junker Magnus skulle være hertug. Både De og flere andre 
syntes det var underlig at jeg ikke offentlig ville gå inn for en slik ordning mellom 
dem, men jeg syntes det var vanskelig å gjøre forskjell på mine jevnbyrdige sønner. 
Jeg la den gang som så ofte ellers saken i Guds hender for at han skulle skifte mellom 
dem, men nå har det blitt slik at han er kalt bort, som alle da ville løfte frem, og den 
andre lever som De og flere andre rådgivere ville unne en lavere rang enn han var be-
rettiget til.»18 

14  Noregs kongesoger: 280-281.
15  Jf. Sunde 2023: 45.
16  Jfr. Sunde 2023: 43-44.
17  Noregs kongesoger: 292; jf. Sunde 2023: 62-64.
18  Hákonar saga Hákonarsonar: 571; Sunde viser til Anne Holtsmarks oversettelse, og der 

er det siste avsnittet oversatt slik: «Og nå er det gått slik at den som alle ville sette høyest, han 
er kalt bort, og han som De og flere andre rådgivere ville unne en lavere rang; han lever etter.», 
Håkon Håkonssons saga: 336-337-271; Sunde 2023: 63. Både Holstmark og den samtidige 

Collegium Medievale 2025

Kong Magnus 6. Lagabøte   9



Det er selvsagt mulig å hevde at kongens formulering og argumentasjon ble kon-
struert av sagaforfatteren Sturla Tordsson for å underbygge kong Magnus’ legitime 
rett til tronen.19 Men sagaen ble skrevet i 1265, det vil si mindre enn ti år etter at 
møtet skal ha funnet sted. Og ikke bare kan noen av de som var der i 1257 fortsatt ha 
vært i live i 1265. Kunnskapen om hva som hadde blitt diskutert i regjeringskretser 
om tronfølgen i disse åra var dessuten utvilsomt velkjent og spredt. Derfor er det 
gode grunner til å tro at kong Håkon her uttrykte den samme tenkning og vurdering 
som sønnen Magnus seinere hadde overfor sine to sønner. Både Håkon og Magnus 
hadde problemer med å iverksette fullt ut i praksis det automatisk arvelige, udelelige 
kongedømmet. De kunne begge akseptere det kirkelige kravet om primogenitur med 
prioritet for legitim fødsel, ikke minst så lenge de hadde legitimt fødte sønner. Tra-
disjonelle grunnfestete forestillinger om kongesuksesjonen eksisterte imidlertid fort -
satt, og både Håkon og Magnus forsøkte å forhindre at ektefødte sønner ble skjøvet 
over sidelinja i riksstyret. For kong Håkon ble problemet «løst» ved Håkon den unges 
død. For Magnus ble løsningen å tildele den yngste sønnen, Håkon, tittelen hertug 
og en tredjedel av riket.20 

Samlet sett er det derfor grunn til å anta at kong Håkon og hans sønn, kong 
Magnus, hadde samme holdning og tankegang til legitimt fødte sønner og deres rett-
messige plass i riksstyret. Magnus må derfor etter alt å dømme ha vært forberedt og 
skolert for en politisk-administrativ rolle som legitimt født sønn av kong Håkon. 
Men hva så med Håkon den unges sønn, Sverre, født 1252? Det har blitt hevdet at 
det var Sverre som var tronarving etter at faren, Håkon den unge, var død, ikke 
Magnus.21 Hvorvidt kong Håkon 4. Håkonsson hadde tiltenkt og forberedt Magnus 
for en politisk rolle er riktignok, etter mitt syn, ikke avhengig av om han eller Sverre 
var først i arverekka. Sverre Håkonssons plass i tronfølgen avhenger imidlertid av 
hvordan man tolker ordlyden i arveloven av 1260: «den eldste ektefødte sønn til 
Norges konge».22 Ettersom Håkon unge døde før faren, fins det indikasjoner på at 

nynorske oversettelsen i revidert form av Knut Helle ble utgitt før Tor Ulsets moderne samlete 
tekstkritiske utgave. Holstmark ser imidlertid ut til å ha brukt færre håndskrifter enn den 
nynorske utgaven, og basert på Ulsets arbeid kan vi nå si at de fleste håndskriftene har ordlyden 
om at Magnus var berettiget til tronen; Håkon Håkonssons saga: 8-9; Noregs kongesoger: 
14-17; jf. også Rindal 2024: 18-19.

19  Jfr. Sunde 2023: 63.
20  Jfr. Blom 1972: 67.
21  Sunde 2023: 59-62.
22  Munch 1858: 196; Jørgensen m.fl. 2024: 82.

Collegium Medievale 2025

10   Erik Opsahl



han aldri ble ansett eller anerkjent som en fullverdig norsk konge i samtida til tross 
for at han hadde fått kongsnavnet og regjerte sammen med faren. 
 
Kongelige begravelser 
En mulig, og med vekt på «mulig», indikasjon på samtidas vurdering eller oppfatning 
av Håkon den unges kongsrolle, er at han ble gravlagt i Hallvardskatedralen i Oslo, 
ikke i Kristkirken på Holmen i Bergen.23 Praktiske hensyn kan være én grunn til å 
velge et kongelig gravsted. Valget av gravsted for en konge i middelalderen ble imid-
lertid ikke avgjort vilkårlig eller på sentimentalt grunnlag. Det var en avgjørelse ladet 
med religiøs og ideologisk betydning. Flere hensyn ble tatt i betraktning ved beslut-
ningen. Det ene var ønsket om å bli gravlagt i en kirke knyttet til dynastiet. Etab-
leringen av et kongelig gravsted, der medlemmene av et kongelig dynasti skulle 
begraves over generasjoner, var vanlig for mange av de kongelige dynastiene i Nord-
vest-Europa i middelalderen. Vi ser for eksempel framveksten av et fast kongelig 
gravsted med begravelse av engelske konger i Westminister Abbey fra slutten av det 
trettende århundre og utover.24 

Kanskje den mest avgjørende faktoren for enhver kristen var ønsket om å bli be-
gravd blant religiøse helgener. Det ble antatt at ved å bli begravd i de helliges nærvær, 
kunne noe av deres hellighet «gnies av» på den avdøde og lette vegen gjennom 
skjærsilden.25 I Norge ble landets nasjonalhelgen og Norges evige konge, Olav 
Haraldsson den hellige (1015-28), gravlagt i Kristkirken (Nidarosdomen) i Nidaros. 
Det faktum og Trøndelags betydning som maktsentrum gjorde at flere av landets 
konger ble gravlagt der etter Olav den hellige; fra og med Magnus den gode (1035-
47) og fram til og med Inge Bårdsson (1204-17). Trass i kong Sverres (1177-1202) 
sterke støtte i Trøndelag, og at Sverre jevnlig kalte landsdelen for sitt rettmessige 
hjem og sa at folket i Trøndelag var ham kjærest av hele landets folk, ble han gravlagt 
i Kristkirken i Bergen.26 Det bør ses i lys av at kong Sverre sikret seg kontroll over 
Vestlandet, inkludert Bergen, etter å ha vunnet over kong Magnus Erlingsson (1161-
84) i 1184. Seieren og den nyvunne kontrollen sammen med Sverres mildt sagt an-
strengte forhold til kirken, med erkebiskopen i spissen, gjør det forståelig at han 
bestemte seg for å bli kronet og gravlagt i Bergen. 

Imidlertid ser det ut til i Norden at etableringen av erkeseter i byene Lund, 
Nidaros og Uppsala, medførte at kongene ikke lenger ble gravlagt i de byene. Sann-

23  Noregs kongesoger: 288.
24  Evans 2003: 25-30.
25  Evans 2003: 25.
26  Jf. Sverre-soga: 58.

Collegium Medievale 2025

Kong Magnus 6. Lagabøte   11



synligvis hang det sammen med forholdet mellom middelalderens to samfunns-
makter, kongedømme og kirke. Det er mulig at kongene fant det å bli gravlagt i byen 
som var sete for lederen av den andre samfunnsmakta, kirken, ikke var det som best 
symboliserte kongedømmets posisjon i samfunnet. Uansett, skal en i det store og 
hele ha i mente i hvilken grad Nidaros ble erkebiskopens by. Kongene sluttet ikke å 
komme til byen, men den ble sjeldnere besøkt av kongene så lenge det innenlandske 
kongedømmet eksisterte til slutten av 1300-tallet, enn de andre større byene i Norge, 
som Bergen, Tønsberg og Oslo. Også i Sverige og Danmark ble kongene gravlagt på 
forskjellige steder, men i ingen av landene ble konger i middelalderen gravlagt i de 
respektive erkebiskopenes residensbyer, Uppsala og Lund.27 I Norge ble bare to 
konger, Håkon Herdebrei (1159-62) og Inge Bårdsson, gravlagt i Nidarosdomen etter 
at erkebispedømmet ble opprettet i 1152/53.28 Begge begravelsene kan forklares ut 
fra avgjørende familieforhold eller maktpolitikk. 

Foruten kong Sverre, var kong Magnus Erlingsson og kong Håkon Sverresson 
(1202-04) gravlagt i Kristkirken i Bergen da Håkon den unge døde i 1257. Fordi ingen 
kongelige gravsteder ble tilfeldig valgt i middelalderen, må en spørre hvorfor Håkon 
ble gravlagt i Hallvardkatedralen i Oslo og ikke Kristkirken i Bergen? At han døde i 
Tønsberg, kan neppe ha vært en årsak. Kongelige lik kunne fraktes over lange av-
stander for å bli gravlagt på rett sted, som Olav Kyrre (1066-93) fra Båhuslen til 
Nidaros, og som Håkon Håkonssons lik ble fraktet fra Orknøyene til Bergen i 1264.29 
At Håkon ble fraktet fra Tønsberg til Oslo og gravlagt i Hallvardskatedralen, må vise 
et bevisst valg. Tønsberg og Oslo var begge betydelige kongelige residenser, men Oslo 
hadde en kirke med de mest framtredende kongelige begravelsene, som Sigurd 
Jorsalfares (1103-30). Sørøst-Norge hadde ellers vært utenfor Sverre-dynastiets kon-
troll fram til Håkon Håkonssons regjeringstid.  

Etter mitt syn er det derfor grunn til å oppfatte valget av Hallvardskirken som 
gravsted for Håkon den unge, som et uttrykk for at han i samtida ikke ble oppfattet 
som en fullt ut regjerende konge, bare som den utpekte etterfølgeren til faren. Hadde 
Håkon den unge blitt oppfattet og anerkjent som en fullverdig regjerende konge 

27  Jf. Porsmose 2024: 123-124; når det gjelder Sverige, så ble Erik den hellige (død 1160), 
gravlagt før erkesetet i Uppsala ble opprettet i 1164; Lovén 2004. Den eneste kongelige som 
kan ha blitt gravlagt i Uppsala domkirke etter 1164 og før kong Gustav Vasa (1523-60), er Erik 
Magnusson, eldste sønn til kong Magnus Birgersson Ladulås (1275-90), som døde som 2-3 
åring i 1279; Bengtsson 2010: 7-8.

28  Dessuten ble kong Inge Bårdssons bror og svigerfar til kong Håkon 4. Håkonsson, 
hertug Skule, begravd i golvet foran kong Inges grav i veggen, etter at han hadde blitt drept av 
kong Håkons menn i 1240; Ekroll 2001: 9.

29  Snorres kongesoger: 55; Noregs kongesoger: 341-342.

Collegium Medievale 2025

12   Erik Opsahl



sammen med faren, ville en forventet at han hadde blitt gravlagt i Kristkirken i 
Bergen. Uten å trekke sammenlikningen for langt, er det interessant i denne 
sammenhengen at den avsatte og myrdete engelske kongen, Edvard 2. (1307-27), ikke 
ble gravlagt i det kongelige gravkapellet i Westminster. Kong Edvard ble likevel ansett 
som fortjent til en ærefull begravelse, men da i et kloster langt unna hoffet i 
Westminster, som samtidig var praktisk nært stedet der han sannsynligvis ble drept.30 

Om Håkon unge ikke ble oppfattet som en fullt ut regjerende konge i samtida, 
vil det ha betydning for hvordan en skal vurdere Sverre Håkonssons plass i 
arverekken. Da Sverre døde allerede i 1261, ble Magnus uansett den ubestridte 
tronarvingen i Norge. Etter min mening har det likevel, som nevnt, ingen avgjørende 
betydning for om Magnus ble skolert som kongssønn og tronarving. Magnus var 
ment for en rolle i riksstyret, enten som konge eller i en annen rolle og med en annen 
tittel. Han må derfor ha blitt opplært til en slik oppgave. Selvsagt fylte forskjellige 
personligheter rollen som konge ulikt. Det er fullt mulig at en regjering under Håkon 
den unge ville ha vært annerledes enn Magnus’ regjeringstid. Det får vi aldri vite. 
Med utgangspunkt i argumentet for hvor bevisst kongelige gravsteder ble valgt, blir 
Magnus Lagabøtes valg av gravsted for seg sjøl i Fransiskanerkirken i Bergen (dagens 
domkirke) ikke mindre tydelig som et signal om kongens nære tilknytning til fransis-
kanerordenen.31 Og Landsloven har innslag av det vi kan oppfatte som fransiskaneres 
tankegang, og peker mot at loven er påvirket av kong Magnus’ personlighet.32 
 
Magnus’ barndom og fransiskanerne 
Barns tidlige sosialisering og politiske skolering var avgjørende aspekter ved kongelige 
dynastiske og familiære strategier.33 Vi vet svært lite om Magnus’ barndom, men 
ifølge sagaen var hans far, kong Håkon, i Tønsberg da Magnus ble født der våren 
1238.34 Så får vi høre at knapt to år gamle Magnus og hans mor flyttet opp til borgen 
i Bergen da kong Håkon drog fra byen i februar 1240.35 Utover det har vi bare svært 
få glimt av Magnus’ barndom før han som femtenåring sies å ha holdt en tale som 
imponerte tilhørerne, ikke minst hvor lite barnslig den ble framført.36 Gitt den om-

30  Jfr. Evans 2003: 30.
31  DN IV nr.3.
32  Jf. Sunde 2023.
33  Ward 2023: 86.
34  Noregs kongesoger: 179.
35  Noregs kongesoger: 199.
36  Noregs kongesoger: 275.

Collegium Medievale 2025

Kong Magnus 6. Lagabøte   13



reisende karakteren til kongelige hoff i middelalderen, var det rimelig upraktisk å 
bringe nyfødte og spedbarn rundt i landet. Den seinere Filip 2. av Frankrike (1165-
1223) fulgte sine foreldre og hoffet rundt om i de kongelige kronlandene fra han var 
minst åtte eller ni år gammel.37 

Tar vi utgangspunkt i Håkon Håkonssons vinterresidenser i åra 1238-46/47, det 
vil si fra Magnus ble født til han var 8-9 år gammel, oppholdt hoffet seg seks vintre 
i Bergen, to i Nidaros og to i Oslo, eller én vinter i Oslo og én vinter et annet sted i 
Viken. Fra vinteren 1246/47 til og med vinteren 1252/53, det vil si til Magnus fylte 
15 år, oppholdt hoffet seg to ganger i Nidaros, to ganger i Bergen, to ganger i Oslo 
og én gang i Tønsberg eller et annet sted i Viken.38 Åra mellom 8 og 15 må utvilsomt 
ha vært de viktigste i Magnus oppvekst når det gjaldt skolering. I løpet av disse åra 
kan Magnus ha oppholdt seg i flere byer og reist sammen med faren og hoffet. Han 
kan faktisk ha hatt mulighet til å ha kontakt med fransiskanere i Bergen og Tønsberg 
i løpet av disse åra. I Oslo og spesielt i Trondheim er imidlertid fransiskanerne re-
gistrert først seinere i kildene, men i hvert fall for Oslos del kan det ikke utelukkes 
at Magnus kan ha møtt fransiskanere i oppveksten.39  

Vi vet imidlertid ikke helt når og på hvilken måte Magnus tilegnet seg og ble in-
spirert av fransiskanernes teologi og tenkning. Den eneste kilden som eksplisitt for-
teller om Magnus’ fascinasjon for fransiskanerordenen, den skotsk-nordengelske 
Lanercost Chronicle, sier det i slik i min oversettelse fra engelsk: «Kongens far [det 
er Magnus Lagabøte] var dypt knyttet til religionen til Hellig-Frans, oppmuntret 
(fransiskaner)brødre framfor alle andre, og interesserte seg flittig for deres skoler for 
den hellige teologi, der han også opprettet for seg sjøl et mausoleum».40 Minst én av 
krønikeskriverne var en skotsk fransiskaner, noe som kan ha hatt en viss innflytelse 
på innholdet og at informasjonen ble skrevet ned i krøniken.41 Likevel kan det ikke 
være tvil om at Magnus Lagabøte var inspirert av og knyttet til fransiskanerordenen, 
men det er ikke mulig å si når og hvordan kongens spesielle forhold til fransiskanerne 
ble etablert. 
 

37  Ward 2023: 100.
38  Helle 1982: 552-553.
39  Jf. Gallén 1959; Nedkvitne og Norseng 2000: 99; Blom 1997: 246.
40  Den engelske oversettelsen lyder: «The father of the king [det er Magnus Lagabøte] 

being deeply attached to the religion of S. Francis, encouraged the (Franciscan] brethren above 
all others, and interested himself diligently in their schhols of sacred theology, where, also, he 
set up for himself a mausoleum.», The Chronicle of Lanercost: 21-22..

41  Professor Dauvit Broun, University of Glasgow, i e-post 20. april 2024.

Collegium Medievale 2025

14   Erik Opsahl



Det norske kongedømmets ambulerende karakter 
Går vi fra personen og politikeren Magnus Lagabøte til det norske kongedømmet 
som institusjon i siste halvdel av 1200-tallet, må vi spørre hvor permanente og geo-
grafisk plassert var de kongelige styringsinstitusjonene? Svaret på dette spørsmålet 
er vesentlig for å vurdere arbeidet som førte fram til Landsloven. Europeiske kon-
gelige dynasti i høymiddelalderen kunne knapt forestille seg et politisk-administrativt 
system som ikke forutsatte at fyrsten med hoff forflyttet seg regelmessig innenfor 
riket. Det var ganske enkelt et grunnleggende prinsipp for middelalderens kongelige 
styre. Engelske konger, for eksempel, forflyttet seg regelmessig på 1300-tallet til tross 
for utviklingen av «regjeringskvarterer» i London. Bortsett fra lengre parlaments-
esjoner, behovet for vinterkvarter og sykdom på slutten av livet, tilbrakte Edvard 1. 
(1272-1307) og hans hushold sjeldent mange dager på ett sted. Det samme gjaldt 
Edvard 3. (1337-77) og Richard 2. (1377-99). I England og Norge, som i andre land på 
den tida, var «hovedstaden» der kongen befant seg til enhver tid. Det var riktignok 
forskjeller mellom landene, blant annet på grunn av topografien, og Norge var ikke 
England, men det grunnleggende prinsippet om stadig bevegelse for kongen og hoffet 
må ha vært framherskende i Norge som ellers i middelalderens Europa. En svært 
talende formulering om at systemet var slik i Norge, er Håkon 5.s beslutning fra 
1314, der han gjorde prosten ved Mariakirken i Oslo til fast kongelig kansler. Hele 
avgjørelsen er basert på det faktum at kongen flyttet regelmessig og mer enn det 
prosten kunne følge med på. Det skulle nemlig utnevnes en visekansler blant kongens 
hirdprester, som skulle følge kongen dersom prosten måtte sitte hjemme i Oslo. 
Denne visekansleren skulle ha både det store og det lille seglet når prosten som 
kansler ikke var hos kongen. Det lille seglet skulle ikke overlates til prosten.42 

Det norske kildematerialet er sparsomt, spesielt for slutten av 1200-tallet. Likevel 
viser de norske kongenes reisemønstre fra Håkon Håkonssons regjeringstid og fram 
til slutten for det innenlandske norske kongedynastiet på slutten av 1300-tallet, et 
ambulerende kongedømme av middelaldersk type. Av de 46 vintrene Håkon Hå-
konsson regjerte, tilbrakte han 25 i Bergen, åtte i Nidaros, seks i Oslo, fem i Tønsberg 
og ytterligere to i Viken. Kildematerialet er dårligere for Magnus Lagabøte, men 
basert på de spredte kildene kan vi konkludere med hvor han satt om vinteren i 12 av 
sine 17 regjeringsår. Åtte av de 12 satt Magnus i Bergen. De andre fire satt han et 
annet sted, og så er det de fem vintrene vi ikke kan vite noe om. Hans sønn, Eirik 2. 
Magnusson, er den kongen som skiller seg ut som den mest stedbundne til Bergen. 
Han tilbrakte nesten alle vintrene i sin regjeringstid i byen og muligens mye av resten 

42  DN I nr.143; Opsahl 2015: 136-137.

Collegium Medievale 2025

Kong Magnus 6. Lagabøte   15



av åra også.43 Her skal en imidlertid huske at kong Eirik ble fysisk og kanskje psykisk 
ufør som følge av to rideulykker i 1283 da han var 15 år gammel.44 Det påvirket sann-
synligvis mobiliteten for kong Eirik, siden reisingen var anstrengende nok sjøl for 
en konge. Eiriks bror, Håkon 5., som tradisjonelt er sagt å ha flyttet «hovedstaden» 
fra Bergen til Oslo, tilbrakte halvparten av vintrene han regjerte, i Bergen, dobbelt så 
mange som kan sannsynliggjøres for Oslo. Og det ser ut til at Håkon oppholdt seg 
oftere i Bergen enn i noen annen by.45 

Samlet sett er det derfor ingen tvil om at Bergen var den viktigste kongelige 
residensbyen fra Håkon 4. til og med Håkon 5. Kildematerialet gir likevel ikke grunn-
lag for å hevde at byen i perioden var et så fast sete for kongen, og dermed også for 
det som fantes av kongelig sentralapparat, at det gir mening å kalle byen «med en 
viss rett…en norsk rikshovedstad».46 Periodens norske konger praktiserte et relativt 
fast reisemønster mellom Bergen, Tønsberg og Oslo, med sjeldnere besøk i Nidaros. 
I tillegg stoppet de på forskjellige steder rundt om i landet under reisene mellom 
byene. Heller ikke Håkon 5.s etterfølgere, Magnus 7. Eriksson (1319-55/74) og Håkon 
6. (1355-80), ser ut til å ha funnet det hensiktsmessig eller nødvendig å sentralisere 
store deler av riksstyret til Oslo med Akershus. Bortsett fra Magnus Erikssons 
hyppige bruk av Båhus som residens i lange perioder, er det vanskelig å se at kongenes 
norske residenser direkte kan tilskrives det periodiske kongefellesskapet med Sverige 
etter 1319. I stedet ser det ut til at de har videreført det nevnte tradisjonelle kongelige 
reisemønsteret i Norge. Det reisemønsteret harmonerer ikke overraskende med hvor 
de norskspråklige kongebrevene (inkludert hertugbrev fra den seinere Håkon 5.) fra 
perioden 1291-1387 ble utstedt: 74 fra Oslo/Akershus, 60 fra Tønsberg/Tunsberghus, 
13 fra Båhus, 62 fra Bergen og 19 fra Nidaros/Trondheim. I tillegg er det 42 brev fra 
et trettitalls andre steder i Norge og 29 fra ulike steder i Sverige, Halland og Skåne. 
Bergen var dermed fortsatt en framtredende kongelig residens, men dominerte ikke 
like mye som før. I Sørøst-Norge var Oslo og Tønsberg de viktigste kongelige 
residensbyene, men uten en klar dominans for én av dem.47 

For å vri litt på uttalelsen til Lars Korvald i Stortinget i 1972: «Norge er et land i 
verden»: Den norske ambulerende kongemakta viser at Norge var et land i Europa i 
middelalderen. De dynamiske eller skiftende grunntrekkene i det kongelige styrings-
apparatet kommer også til uttrykk gjennom Håkon 5.s beslutning om å knytte kans-

43  Helle 1972: 605-614; Samme 1982: 552-555.
44  Lunden 1976: 409-410; Bjørgo 2000.
45  Helle 1982: 555
46  Jf. Helle 2006: 75; 
47  Opsahl 2015: 155.

Collegium Medievale 2025

16   Erik Opsahl



lerembetet til prosten ved Mariakirken i Oslo, og ikke minst at han flyttet det kon-
gelige gravstedet til samme kirke. Disse beslutningene betydde ikke at han flyttet 
noen «hovedstad», men at han styrket Oslo som kongelig residensby.48 Poenget er at 
Sverre-dynastiet ikke var så fast etablert at det ikke trengte å reise rundt i landet for 
å etablere og opprettholde legitimitet ved å vise seg for befolkningen, og ikke minst 
møte og samhandle med mektige og innflytelsesrike mennesker rundt om i riket, og 
da ikke bare på tinget. Denne omreisende diskusjons- og forhandlingsprosessen må 
også ha vært del av arbeidet med Landsloven. Som nevnt skjedde den endelige 
redigeringen av lovutkastet sannsynligvis i Bergen, men i så fall var det bare siste ledd 
i en lengre prosess.49 

Sverre-dynastiets agitasjon, for ikke å si propaganda, om at den representerte en 
veg for folket ut av villfaringståka som borgerkrigene (1130-1240) skulle ha medført, 
må ses som utslag av samme behov for å legitimere og sikre dynastiets styringsposi-
sjon.50  Både Håkon 4. Håkonsson, Magnus 6. Lagabøte og Håkon 5. er presise i sin 
beskrivelse av at «den store villfarelsen» som størstedelen av folket hadde vært blindet 
av, handlet om en bestemt periode der de mange forskjellige tronpretendenter som 
hadde kjempet om tronen, hadde påført befolkningen belastninger og tap, og ikke 
om samfunnet generelt slik det hadde vært tidligere.51 Helt tilsvarende la kong Håkon 
Sverresson i forliksbrevet sitt til biskopene i 1202, skylda på striden mellom kon-
gemakt og biskopene for at landets lover ikke var blitt respektert, at kristendommen 
stod til nedfalls og  landet derfor var i moralsk oppløsning.52  Og i den grad disse be-
skrivelsene fra kongene kom ut til folket, noe vi må gå ut fra skjedde i flere 
sammenhenger, ville folk ha reagert hvis beskrivelsen av byrdene under borgerkrigs-
tida ikke stemte overens med den overleverte muntlige historietradisjonen blant 
folket. Det er belastning nok å bli truet regelmessig med å få gård og grunn svidd av, 
sjøl om truslene ikke alltid eller som oftest ikke ble iverksatt.53 Kongene av Sverre-
dynastiet kjente neppe befolkning de regjerte over, så dårlig at de brukte argumenter 
som de ikke trodde skulle ha gjenklang i befolkningen, for lovendringer. I det nevnte 
brevet fra kong Håkon Sverresson ble det påpekt at det var «bonden som bygde 

48  Det var flere grunner til Håkon 5.s beslutninger, som det ikke er plass til å gå nærmere 
inn på her; jf. Opsahl 2015.

49  Jfr. Sunde 2023: 211-216.
50  Jf. Orning 2023.
51  NgL I: 121-123; Magnus Lagabøtes landslov:56; NgL III: 45-55; Norske middel-

alderdokumenter nr.24 og 47.
52  Norske middelalderdokumenter nr.15.
53  Jfr. Lunden 1976: 73-81.

Collegium Medievale 2025

Kong Magnus 6. Lagabøte   17



landet» det hadde gått verst ut over, den som hadde hatt minst andel i striden. Som 
Knut Helle skriver, må denne påpekingen fra kongen side om prøvelsene 
bondesamfunnet hadde måttet tåle under striden, være et tegn på at det var en freds-
lengsel i samfunnets breiere lag.54 Det var i kongedømmets interesse å solidarisere 
seg med denne lengselen for å oppnå legitimitet.  Og vi kan trygt anta at dersom 
jarlen Erling Skakkes regime hadde seiret, ville representanter for dette dynastiet ha 
drevet en tilsvarende agitasjon for å legitimere riksstyret. 
 
Konklusjon 
Landsloven av 1274 blir i lys av den gitte beskrivelse av den politiske-administrative 
situasjonen i Norge i siste halvdel av 1200-tallet, kanskje enda viktigere og ny-
skapende som politisk dokument. Loven kan dessuten oppfattes å ha en mer inten-
sjonell karakter, det vil si uttrykke en ambisjon om å nå nye politiske mål, enn bare 
et dokument som bekreftet Sverre-dynastiets politiske posisjon og styrke i landet. 
Det er mulig at mye av lovarbeidet ble initiert av Håkon 4. Håkonsson, og at Magnus 
Lagabøtes arbeid og innsats hovedsakelig var å fullføre farens arbeid. Men i så fall 
var det en solid politisk gjerning i seg sjøl. Historien har mange eksempler på politiske 
arvinger som har sløst bort og forsømt den politiske arven og ressursene de har fått. 
Det er dessuten klare indikasjoner på at Magnus satte mye av sitt preg på den 
lovgivende virksomheten i regjeringstida si. Skal en søke å forstå Landsloven som 
politisk-administrativt dokument, må en vurdere hvordan det norske riket under 
Magnus Lagabøte var som politisk enhet. Bildet som er presentert i denne artikkelen, 
avviker delvis fra noe at det som ble presentert under Landslovsjubileet i 2024.  Målet 
bør imidlertid være å forstå så godt som mulig Landslovens betydning i samtid og 
ettertid. For å nå det målet best mulig, hører den presenterte tolkningen av det norske 
middelalderkongedømmets karakter i siste del av høymiddelalderen med i «jubileums-
bildet». Dermed vil det også være et innspill til å vurdere det som ble feiret og 
hvordan. Landslovsjubileet i 2024 blir jo ikke det siste nasjonale historiske jubileet. 
2030 er ikke så mange år fram i tid. 
 
English summary 
All historical jubilees have a built-in tendency to simplify historical development and 
make it more straightforward than it probably was. The Code of the Realm Jubilee 
in 2024 was no exception. The article discusses the fundamental institutional character 
of the Norwegian monarchy as a political entity in the High Middle Ages in order to 
assess the significance of the Code of the Realm. Central to the article is also the extent 

54  Helle 1995: 70.

Collegium Medievale 2025

18   Erik Opsahl



to which Magnus Lawmender was prepared to take over the throne, as his older 
brother, Håkon the Young, had been given the royal title in 1240. The article argues 
that Magnus must have been prepared to enter the realm in some role, either as king 
or with some other title. Neither Håkon Håkonsson nor Magnus Lawmender seem 
to have interpreted the basic principle of the succession to the throne of one heir based 
on primogeniture for legitimate sons as pushing other legitimate sons out of the 
governance of the realm. Magnus Lawmender divided the kingdom between his two 
legitimate sons, Eirik as king, and Håkon as duke. And the article argues against a 
view that Håkon Håkonsson, in dialogue with the archbishop, is said to have been 
unwilling to give Magnus a formal role in the royal government. 

Whether Håkon the Young’s son, Sverre, was considered the closest heir to the 
throne before Magnus, after Håkon the Young’s death, is not decisive for whether 
Magnus was intended to take part in the royal government or not. The fact that 
Håkon the Young was buried in St Hallvard’s Cathedral in Oslo and not in Christ 
Church in Bergen, where the kings Sverre and Håkon Sverresson were buried, may 
be an argument that the young Håkon was not perceived as a fully reigning king in 
his time. In that case, this would be an argument for Sverre Håkonsson not being 
considered heir to the throne before Magnus after the death of Håkon the Young. 
The Act of Succession to the Throne of 1260 stated that the succession to the throne 
should be counted after the last reigning king, who was then Håkon Håkonsson, 
according to this line of thinking. 

During the Code of the Realm jubilee, one could sometimes get the impression 
that the whole law process took place in Bergen. There is much to suggest that the 
final editing work was done in that town, but it would be anachronistic to assume 
that the process of creating the Code of the Realm took place exclusively there. Like 
all other kingdoms in Europe in the Middle Ages, the Norwegian king was constantly 
moving between different residence towns and with stops along the way. In short, it 
was necessary for a European king in the Middle Ages to show himself around the 
country to gain legitimacy, exercise governing power, including control, and not least 
consult powerful people around the country. Bergen was undoubtedly the foremost 
royal residence in Norway from the mid-1200s and into the 1300s, without one being 
able to speak of a «capital», which is a far too modern term. The Norwegian kings 
developed a fairly fixed travel pattern between the towns of Bergen, Tønsberg and 
Oslo, and less often to Trondheim. In addition, Båhus came in as an important royal 
residence during the periodic royal union with Sweden after 1319. As a child up to 
the age of 8-9, Magnus would probably have travelled with his parents and the court, 
and he will have met the Franciscans, whom he was obviously interested in and in-

Collegium Medievale 2025

Kong Magnus 6. Lagabøte   19



fluenced by, both in Bergen and Tønsberg. Nor can we rule out that he may have 
been in contact with them in Oslo, possibly, but less likely also in Trondheim. 

In light of the given description of the political-administrative structures in 
Norway in the latter half of the 1200s, the Code of the Realm of 1274 is perhaps 
even more important and innovative as a political document. The law can also be 
perceived as having a more intentional character, i.e. expressing an ambition to achieve 
new political goals, than just a document confirming the Sverre dynasty’s political 
position and strength in the country. If one is to seek to understand the Code of the 
Realm as a political-administrative document, one must consider how the Norwegian 
kingdom under Magnus Lawmender was as a political entity. The picture presented 
in this article differs partly from what was presented during the Code of the Realm 
Jubilee in 2024.  However, the goal should be to understand as good as possible the 
significance of the Code of the Realm in the present and in retrospect. In order to 
achieve this goal in the best possible way, the presented interpretation of the character 
of the Norwegian medieval kingdom in the latter part of the High Middle Ages 
should be included in the «jubilee picture». Thus, it will also be an input to assess 
what was celebrated and how. The Code of the Realm jubilee in 2024 will not be the 
last national historical jubilee. 2030 is not that many years away. 
 
Bibliografi 
 
Kilder 
DN = Diplomatarium Norvegicum. I–XXIII. Utg. C. C. A. Lange et al. Chris-

tiania/Oslo, 1847–2011 
Magnus Lagabøtes landslov. Oversettelse ved Jo Rune Ugulen Kristiansen. Oslo: 

Nasjonalbiblioteket 2024 
NgL = Norges gamle Love indtil 1387. I–V. Utg. Rudolf Keyser, P. A. Munch et al. 

Christiania: Grøndahl & Søn, 1846–1895 
Håkon Håkonssons saga. Oversatt av Anne Holtsmark. Oslo: H. Ashehoug & co. 

i samarbeid med Fondet for Thorleif Dahls kulturbibliotek og Det Norske Aka-
demi for Sprog og Litteratur. Oslo, 2008. 

Hákonar saga Hákonarsonar. Kritisk utgave ved Tor Ulset. Manus under arbeid 
hos Arkivverket, fil datert 12.05.2022 

Islandske Annaler indtil 1578. Udgivne for det norske historiske Kildeskriftfond 
ved Dr. Gustav Storm. Christiania, 1888. 

Noregs kongesoger 4. Oversettelse av Kr. Audne og Hallvard Magerøy. Oslo: Det 
norske Samlaget, 1979 

Collegium Medievale 2025

20   Erik Opsahl



Norske middelalderdokumenter. I utvalg ved Sverre Bagge, Synnøve Holstad 
Smedsdal og Knut Helle. Bergen – Oslo – Tromsø: Universitetsforlaget. 

Snorres kongesoger. Omsett av Steinar Schjøtt og Hallvard Magerøy. Oslo: Den 
norske Bokklubben, 1979. 

Sverre-soga. Omsett av Halvdan Koht. Oslo: Det Norske Samlaget, 1967. 
The Chronicle of Lanercost. Translated, with notes, by the right Hon. Sir Her-

bert Maxwell, Baronet. Glasgow: James Maclehose and Sons, 1913 
 
Litteratur 
Bartlett, Robert. 2020. Blood Royal. Dynastic Politics in medieval Europe. Cam-

bridge: Cambridge University Press. 
Bengtsson, Herman. 2010. Uppsala domkyrka, VI Gravminnen. Sveriges Kyrkor, 

volym 232. Uppsala: Upplandsmuseet 
Bjørgo, Narve. 2000. «Eirik 2 Magnusson». I Norsk biografisk leksikon, bind 2, 436-

437. Oslo: 2000. 
Blom, Grethe Authén. 1972. Samkongedømme – Enekongedømme – Håkon Magnus-

sons Hertugdømme. Det Kongelige Norske Videnskabers Selskab Skrifter, nr. 18 
– 1972. Trondheim, Oslo, Bergen, Tromsø: Universitetsforlaget. 

–––. 1997. Trondheims historie 997-1997, 1 Hellig Olavs by. Middelalder til 1537. Oslo: 
Universitetsforlaget. 

Ekroll, Øystein. 2001. Her hvilir… Nidarosdomens gravsteinsutstilling. Trondheim: 
Nidaros Domkirkes Restaureringsarbeiders Forlag. 

Evans, Michael. 2003. The Death of Kings. Royal Deaths in Medieval England. London 
and New York: Hambledon and London. 

Gallén, Jarl. 1959. «Franciskanorden». I Kulturhistorisk leksikon for nordisk mid-
delalder, bind IV, 563-573. Oslo: Gyldendal norsk forlag. 

Helle, Knut. 1972. Konge og gode menn i norsk riksstyring ca.1150-1319. Bergen – Oslo 
– Tromsø: Universitetsforlaget.  

–––. 1974. Norge blir en stat 1130-1319. Handbok i Norges historie, bind 3. Oslo: Uni-
versitetsforlaget. 

–––. 1982. Bergen bys historie, bind 1 Kongssete og kjøpstad. Fra opphavet til 1536. Bergen 
– Oslo – Tromsø: Universitetsforlaget. 

–––. 1995. Aschehougs norgeshistorie, bind 3 Under kirke og kongemakt 1130-1350. Oslo: 
H. Aschehoug & Co. (W. Nygaard). 

–––. 2006. «Del I. Fra opphavet til omkring 1500». I Knut Helle, Finn-Einar 
Eliassen, Jan Eivind Myhre og ola Svein Stugu, Norsk byhistorie. Urbanisering gjen-
nom 1300 år, 21-142. Oslo: Pax forlag A/S. 

Collegium Medievale 2025

Kong Magnus 6. Lagabøte   21



Jørgensen, Torstein, Erik OPSAHL og Jørn ØYREHAGEN SUNDE. 2024. Kris-
tendomsbolken. I Jørn Øyrehagen Sunde (red.), Landslova, 67-98. Oslo: Fagbok-
forlaget. 

Lovén, Christian. 2004. «Erikskulten i Uppsala. Dubbelhelgonet och den långa 
stationsvägen». Årsboken Uppland – 2004: 7-37. 

Lunden, Kåre. 1976. Norges historie, bind 3 Norge under Sverreætten 1177-1319. Oslo: 
J.W. Cappelens Forlag a.s. 

MacMillan, Margaret. 2016. History’s People. London: Profile Books. 
Munch, P.A. 1858. Det norske Folks Historie, fjerde Deel, første Bind. Christiania: 

Chr. Tønsbergs Forlag. 
Nedkvitne, Arnved og Per G. Norseng. 2000. Middelalderbyen ved Bjørvika. Oslo 

1000 – 1536. Oslo: Cappelen.  
Opsahl, Erik. 2015. «Hvorfor er ikke Håkon 6.s gravsted avmerket i ruinen av 

Mariakirken? – Oslo som kongelig residens- og forvaltningsby på 1300-tallet». I 
Lise-Marie Bye Johansen (hovedred.), Egil Lindhart Bauer, Jan Brendalsmo og 
Knut Paasche (redaksjonsmedlemmer), En aktivist for Middelalderbyen Oslo. Fest-
skrift til Petter B. Molaug i anledning hans 70-årsdag 19. desember 2014, 135-164. 
Oslo: Novus Forlag. 

Orning, Hans Jacob. 2023. «Veien ut av vllfaringståka?». I Else Mundal, Erik 
Opsahl, Jørn Øyrehagen Sunde og Miriam Tveit (red.), Landslova av 1274. Rett, 
politikk og samfunn i norsk mellomalder, 39-60. Oslo: Dreyers forlag. 

Porsmose, Erland. 2024. Magtfuld gennem riget. Rejsekongedømmet i Danmark O. 
960-1660. Odense: Syddansk Universitetsforlag. 

Rindal, Magnus. 2024. Landslova, Magnus Lagabøte og Håkon Håkonsson. I 
Magnus Lagabøtes landslov,15-38. 

Sunde, Jørn Øyrehagen. 2023. Kongen, lova og landet. Kong Magnus Lagabøter, Lands-
lova av 1274 og det Norge han skapte. Oslo: J.M. Stenersens forlag. 

Ward, Emily Joan. 2023. Royal Childhood and Child Kingship. Boy Kings in England, 
Scotland, France and Germany, c. 1050-1262. Cambridge: Cambridge University 
Press. 

 
 
 
 
 
Erik Opsahl. Professor ved Institutt for historiske fag, Norges teknisk-naturviten-
skapelige universitet (NTNU). E-post: erik.opsahl@ntnu.no

Collegium Medievale 2025

22   Erik Opsahl



Francis of Assisi and the rise of modern market law 
 
MATHIAS SCHMOECKEL 
 
 

Francis of Assisi changed the world by appreciating all creatures and honouring 
them as an enrichment to human society. He saw in everyone special abilities that 
made people complement each other in society. 

Francis recognized that everybody could use his own gifts, together with hard 
work and education, to promote social prosperity. However, the new, flourishing 
economy of medieval trade required that those who could not maintain themselves 
be supported through charitable projects. Once again the opposites complemented 
each other. Franciscans could not only advise merchants as confessors, but thanks 
to their vow of poverty, they escaped the logic of the economy and organized 
oases of charity. 

Francis influenced the understanding of law by emphasizing not only in-
dividual responsibility in the marketplace, but also freedom in law in general, 
with which subjective laws could be used to freely and responsibly shape society. 
The rich and the aristocratic could stimulate their economy and their society just 
as much as the poor, who could provide employers with the necessary workforce. 

 
 

Francis of Assisi and the rise of the market 
 
The conversion of francis 
Giovanni di Pietro di Bernardone (1181/2–1226), was born in 1181/2 at Assisi and 
died there in 1226. For his contemporaries, therefore, he became known as Francis 
of Assisi. He was the son of a wealthy merchant, who traded tissues and clothes and 
had acquired some wealth1. We are well informed about his early life thanks to the 
writings of Thomas de Celano (ca. 1190–1260), one of his first followers2. However, 
ever since his youth Francis has been viewed from different perspectives. Until today, 
modern authors, trying to find him in his writings and the effects of his life, represent 
him from a diverse angle instead of giving a uniform explanation3. 

1  A bibliography on this topic is contained in Cyprian J. Lynch (ed.), A Poor Man’s Legacy. 
An Anthology of Franciscan Poverty, Saint Bonaventure (N.Y.), 1988.

2  On his “biographies” or hagiography cf. LYDIA SCHUMACHER, Early Franciscan 
Theology. Between Authority and Innovation, Cambridge 2019, 48.

Collegium Medievale 2025

Novus forlag · eISSN 2387-6700



One of the first perspectives in his early life started when Francis’ father engaged 
him in his company and prepared him to become his successor. Francis received the 
necessary tuition and even dreamt of social rise and a life as a knight, just as many 
boys since his time have done4. He enjoyed drinking, singing, and the company of 
friends till late into the night. But whilst still a young man he was captured, and, 
whilst he was kept captive for two years, he became very sick. In the following years 
he sought his special place in life and gained some religious experience.  

The story of his conversion to a life devoted to religion, as told by Thomas de 
Celano, is revealing. This first biography was commissioned in 1228 by Pope Gregory 
IX. Celano reports that in 1205 or 1206, Francis, aged 25 or more, travelled to the 
nearby city of Foligno to sell expensive scarlet cloth on behalf of his father5. His trip 
was particularly successful: he was even able to sell his horse advantageously. 
Burdened by the sack of money, he hastened home. Three kilometres off Assisi, he 
rested at the old Romanesque chapel of San Damiano called “Santa Maria degli 
Angeli” or, more commonly, “Portiuncula”, which was almost in ruins. He contem-
plated the money he had earned and its worth, especially what it could buy him. Then 
he heard a voice calling him to enter the chapel and see how demolished it was. 

This was St Francis’ moment of conversion. He decided to give all the money he 
had earned that day to the priest of the chapel. The poor priest of this place was at 
first afraid that Francis’ family would take revenge for the loss of profit. But Francis 
insisted and some say that he even helped to rebuild the church with his own hands. 
This little chapel became the founding place of the Franciscan movement, later 
Francis’ preferred place, where he even died in 1226. The Portiuncula soon became 
the hub of all Franciscan orders6. 

This story has been recounted numerous times to demonstrate Francis’ decision 
to leave the secular world and to renounce money7. Francis and his followers set a 
new model and standard for Christian humility, poverty, and charity. For this reason, 
Francis like no other was often called “Alter Christus” (the other Christ)8. In fact, since 

3  JACQUES LE GOFF, Saint François d’Assise, Paris 1999.
4  PETER KAMMERER/ EKKEHART KRIPPENDORFF/ WOLF-DIETER NARR, Franz Von As-

sisi– Zeitgenosse für eine andere Politik, Düsseldorf 2008, 65.
5  Cf. THOMAS DE CELANO, Vita prima S. Francisci, cap.4 n.8 and 9, ed. H.G. Rosedale, 

London 1926, 13; LE GOFF, Saint François d’Assise (n. 3), 52-58.
6  LE GOFF, Saint François d’Assise (n. 3), 65.
7  KAMMERER/ KRIPPENDORFF/ NARR, Franz von Assisi (n. 4), 52 on the portrait of St 

Francis in his engagement with Lady Poverty, as to be found in the lower church of St Francis 
at Assisi.

Collegium Medievale 2025

24   Mathias Schmoeckel 



their beginning, Franciscan orders, like all mendicant orders, have refused to own 
things, instead obliging their monks and nuns to adhere to a very strict ideal of 
poverty9. In the 13th and 14th centuries, however, the question of how strictly this 
principle had to be handled was debated, as well as how Franciscan orders could dis-
pose of monasteries, libraries, and the like. Whilst some, the “Conventuals”, tried to 
combine the ideal of poverty with the necessity of such property, others, like the 
stricter “Observants”, could not accept any papal dispensations from strict poverty. 
The “Fraticelli” or “Spiritual Franciscans” became known for a harsher, more demand-
ing interpretation. The debate on Franciscan poverty was one of the most famous 
and influential debates of the time10. Due to their ideal of poverty and their care for 
all parts of their society, Franciscans immediately became highly respected as true 
followers of Jesus. Even non-Christians like the Sultan Malik-el-Kamil, who met 
Francis at Damietta in 1219, could venerate them for their ascetic life11.   

The story of the conversion, however, does not say that Francis rejected the 
money. In using the capital for the restoration of the chapel and the later centre of 
his activity, Francis instead demonstrated that he knew well how to invest his money. 
His investment was indeed a business of extraordinary success. Furthermore, Francis’ 
new order did not want to escape the world like hermits. Instead, Franciscans 

8  ZACHARY A. MATUS, Franciscans and the Elixir of Life: Religion and Science in the 
Later Middle Ages, (The Middle Ages Series), Philadelphia 2017, 18.

9  VOLKER HONEMANN, Armut im franziskanischen Schrifttum des 13. Jahrhunderts. 
Hagiographie und Historiographie, in: H.-D. Heimann/ A. Hilsebein/ B. Schmies/ Ch. 
Stiegemann (eds.), Gelobte Armut. Armutskonzepte der franziskanischen Ordensfamilie vom 
Mittelalter bis in die Gegenwart, Paderborn/ München/ Wien/ Zürich 2012, 103-127; as an 
encompassing principle in Gottfried Schweiger/ Clemens Sedmak (eds.), Handbuch 
Philosophie und Armut, Berlin 2021, here esp. CHRISTIAN ROHDE, Armut in der hoch-
mittelalterlichen Philosophie, 86-93.

10  KARL BALTHASAR, Geschichte des Armutsstreites im Franziskanerorden bis zum Konzil 
von Vienne (Vorreformationsgeschichtliche Forschungen), Münster 1911; on subjective rights 
BRIAN TIERNEY, Liberty and Law: The Idea of Permissive Natural Law, 1100-1800 (Studies 
in Medieval and Early Modern Canon Law, Volume 12), Washington, D.C., 2014; 
MAXIMILIANE KRIECHBAUM, Actio, ius und dominium in den Rechtslehren des 13. und 14. 
Jahrhunderts, (Abhandlungen zur rechtswissenschaftlichen Grundlagenforschung, 77), Ebels-
bach 1996, 40ff; THOMAS FRANK, Exploring the Boundaries of Law in the Middle Ages: 
Franciscan Debates on Poverty, Property, and Inheritance, Law and Literature 20 n.2 (2008), 
243-260. 

11  RAMONA SICKERT, Armut im Vergleich. Überlegungen zur zeitgenössischen 
Wahrnehmung franziskanischer Armut im 13. Jahrhundert, in: G. Melville/ A. Kehnel (eds.), 
In proposito paupertatis. Studien zum Armutsverständis bei der mittelalterlichen Bettlerorden, 
(Vita regularis, 13), Münster/ Hamburg/ London 2001, 101-115.

Collegium Medievale 2025

Francis of Assisi and the rise of modern market law   25



founded their new monasteries in the cities12, ready to serve their communities as 
confessors for the poor and the rich and mighty in their society. As their pledge of 
poverty was only personal or institutional for their own orders13, Franciscans res-
pected the growing wealth of their surroundings. They demonstrated perfect under-
standing of the use of money and the functioning of their society, especially in 
confessionals. Whilst the Church was not a part of the new trade14, the followers of 
Francis acted as confessors for the citizens of their towns, especially the merchantmen 
and the governors15. Respecting their knowledge of the society and the market, the 
citizens also appointed Franciscans as executors of their wills16. At the same time, 
Franciscans cared for the poor and sick and established early forms of social care.  
Francis’s influence on both the debate on the vow of poverty and the treatment of 
the market has been intensively examined from various perspectives in recent years. 
This article will examine these new insights and their significance for legal history. 
 
Emergence of the medieval European market and the new ideal of poverty 
Market transactions such as those of Francis were a typical new phenomenon of the 
time. In the 12th century, especially in Northern Italy, the establishment and extension 
of a European market started, particularly with wool from the Low Countries, and 
later the British Islands, which was woven and dyed in Northern Italy, whilst Italian 
cloth was sold in many parts of Europe17. This had an enormous impact on European 
society, as it led not only to new prosperity, but also enhanced the cultural unity of 
Europe. After two especially dark and poor centuries, wealth came back to Europe, 
causing the population to increase tremendously and leading to the establishment of 
new cities in many different places around Europe, from Gent to Bergen. New tech-

12  LE GOFF, Saint François d’Assise (n. 3), 212.
13  GIACOMO TODESCHINI, Franciscan Wealth. From Voluntary Poverty to Market Society, 

Ashland (Ohio) 2009, 58.
14  ANTONIO RIGON, Mendicant Orders and the Reality of Economic Life in Italy in the 

Middle Ages, in: D. Prudlo (ed.), The Origin, Development, and Refinement of Medieval 
Religious Mendicancies, (Brill’s Companions to the Christian Tradition, 24), Leiden/ Boston 
2011, 241-275.

15  GIACOMO TODESCHINI, Richesse Franciscaine. De la pauvreté volontaire à la société de 
marché, trad. N. Gaillius/ R. Nigra, Paris 2008, 120.

16  DAVID BURR, Olivi and Franciscan Poverty. The Origins of the Usus Pauper 
Controversy, Philadelphia 1989, 14. 

17  As one of many important studies cf. IRIS ORIGO, The Merchant of Prato, first edition, 
London 1957. 

Collegium Medievale 2025

26   Mathias Schmoeckel 



niques and forms of commerce were started, education and craftsmanship spread, 
and European products were exported everywhere18.  

In European agriculture, one grain sown brought only one and a half grains in 
the harvest. All financial means, therefore, had to be used for agriculture, and coins 
were not used to store wealth, but rather to facilitate the exchange of objects. But the 
new commerce made some people rich, who were now able to accumulate money19. 
Whilst the trade developed interest in storing and dealing with money, the rural 
population had no chance to participate in this business. Europe was increasingly 
divided into these two spheres.  

This is also true for the interest in Franciscans20. One the one hand, the pros-
perous part of the society developed a new fascination with poverty21. Their distance 
from business provided Franciscans with independence with regard to wealth, power, 
and authorities22, and they were loved for their social charity. At the same time, 
Franciscans were respected for their erudition and knowledge of the world, including 
trade and commerce. The presence of Franciscans, therefore, helped medieval cities 
to develop welfare, and was a boost for the cities and their society. Furthermore, a 
close contact to the leaders in church and civil life gave them insight into the ways of 
commerce and politics.  

Whilst Dominicans acted very much like Franciscans, the rest of the Church had 
less interest in commerce. In the tradition of Roman law, Canon law held up the idea 
of the one and eternal just price for things23. The Church and its Canon law protected 
this idea with the possibility to sue against this laesio enormis24. Furthermore, Canon 

18  JEAN FAVIER, De l’Or et des épices: naissance de l’homme d’affaires au Moyen Âge, 
(Pluriel Histoire), Paris 1987, 70, 291.

19  ODD LANGHOLM, Economics in the Medieval Schools, Wealth, Exchange, Value, 
Money and Usury according to the Paris Theological Tradition 1200-1350, (Studien und Texte 
zur Geistesgeschichte des Mittelalters, 29), Leiden/ New York/ Köln 1992, 5-8; LE GOFF, La 
bourse et la vie. Économie et religion au Moyen Âge (= Textes du XXe siècle, 12), Paris 1986; 
for the evolution of commercial law cf. MATHIAS SCHMOECKEL, From subsistence to profit 
as economic orientation: Major shifts in economic order, Sartoniana 33 (2020), 73-112.

20  TODESCHINI, Richesse Franciscaine (n. 15), 35.
21  Cf. the articles in H.-D. Heimann/ A. Hilsebein/ B. Schmies/ Ch. Stiegemann (eds.), 

Gelobte Armut. Armutskonzepte der franziskanischen Ordensfamilie vom Mittelalter bis in 
die Gegenwart, Paderborn/ München/ Wien/ Zürich 2012.

22  BURR, Olivi and Franciscan Poverty: The Origins of the Usus Pauper Controversy, 
Philadelphia 1989, 5; TODESCHINI, Richesse Franciscaine (n. 15), 97.

23  ELISABETH KOCH, Art. Gerechter Preis, HRG, 2nd ed., vol. 2, Berlin 2017, 73-74.
24  MATHIAS SCHMOECKEL, Kanonisches Recht, Munich 2020, 233.

Collegium Medievale 2025

Francis of Assisi and the rise of modern market law   27



law was opposed to augmented interest rates, which they understood as the crime of 
usury25.  In effect, there were tendencies in the Church in the 12th and 13th centuries 
to ban money transactions26. Only thanks to Thomas Aquinas were cases identified 
in which interest rates were legitimised, such as lost profits (lucrum cessans), damage 
incurred (damnum emergens), or contractual damages27. 

Francis appreciated the phenomena of nature and the world28 and developed a 
profound sense, or even special religiosity, for their own worth, especially visible in 
his famous Canticle. Sins were regarded as the result of the will29, not of the world. 
Instead, the Friars cared for the problems of the world and felt the responsibilities 
of the Church and the members of their community.  

The Friars developed an understanding of the necessities of secular and 
commercial life. As seen, their presence in the towns was a factor for social stability 
and economic growth30. They helped their compatriots to recognise their re-
sponsibility towards their society. For this reason, Franciscan friars did not oppose 
the idea of commerce and profit. Friars of the 13th to the 15th century, such as 
Bernardino of Siena OFM (1380–1444), have been described, not only as economic 
experts, but also as full of comprehension of economic needs31. They have been 
recognised for their responsibility in establishing the first banks and insurance 
companies32.  

25  JOHN T. NOONAN, The Scholastic Analysis of Usury, Harvard 1957; GIOVANNI 
CECCARELLI, L’usura nella trattatistica teologica sulle restituzioni dei “male ablati” (XIII-XIV 
secolo), in: D. Quaglioni / G. Todeschini/ G.M. Varanini (eds.), Credito e usura fra teologie, 
diritto e amministrazione. Linguaggi a confronto (sec. XII-XVI), (Collection de l’École 
Française de Rome, 346), Rom 2005, 3-23; SCHMOECKEL, Kanonisches Recht (n. 24), 236.

26  FAVIER, De l‘or et des épices: naissance de l’homme d’affaires au Moyen Âge, (Pluriel 
Histoire), Paris 1987, 240.

27  REINER FRANKE, Die Entwicklung des (Darlehens-)Zinses in Frankreich, Eine rechts- 
und wirtschaftsgeschichtliche Untersuchung von der kanonischen Usura-Lehre des 13. 
Jahrhunderts bis zur Französischen Revolution, (Schriften zur wirtschaftswissenschaftlichen 
Analyse des Rechts, 25), Berlin 1996, 78. 

28  MATUS, Franciscans and the Elixir of Life (n. 8), 31.
29  MATUS, Franciscans and the Elixir of Life (n. 8), 16.
30  LE GOFF, Ordres mendiants et urbanisation dans la France médiévale. État de l’enquête, 

Annales d’histoire économique et sociale, 25.4 (1970), 924-946.
31  TODESCHINI, Franciscan Wealth (n. 13), 158f on the market.
32  CAROL BRESNAHAN MENNING, The Monte’s ’Monte’: The Early Supporters of 

Florence’s Monte di Pietà, Sixteenth Century Journal XXIII n.4 (1992), 661-676, 663 for the 
cooperation of the Medici and Franciscans for the establishment of the first “monte”. 

Collegium Medievale 2025

28   Mathias Schmoeckel 



Questions and limitations  
Until now, care for the poor and needy has mostly been seen as the characterising as-
pect of St Francis’ teaching33. However, it constitutes rather only one side of the coin, 
whilst the other side was formed by him being the son of a merchant with a clear 
understanding of the necessities of the new long-distance trade in Europe34. In the 
past decades, in particular Giacomo Todeschini (born 1950), Professor at Trieste Uni-
versity, already showed Francis’ influence on the justification of profit and on the 
emergence of a new trade order35. With special interest in legal history, I will argue 
here that Francis developed a new appreciation of economic order that helped his 
followers to take an active part in the development of a new mercantile system and 
an economic law, which could acknowledge the use of money, the justice of profit 
and the unequal distribution of wealth.  

We will first have to look at Francis’ writings and study his views on law (ch.II). 
This raises the problem of distinguishing the leading textual authorities in this 
tradition. It provides for an insight into a new legal tradition, which has seldom been 
investigated. 

Afterwards, we will have to look into the writings of the first Franciscans and 
their opinions on economic law, especially the legitimacy of profit. We already learnt 
about the different positions in the Franciscan tradition. Instead of pretending to 
give an overview of this jungle of treatises, I will concentrate on one author alone. In 
the last decades, the life and the writings of Petrus Jo(h)annis Olivi OFM (1246/7–
1296/8) have been researched. Many, though not all, texts have been re-edited accord-
ing to modern academic standards. So this scholar was chosen as an example of early 
Franciscan thought (ch.III). We have to repeat though, that his views, although 
dependent on Francis, represent only one opinion in a violent debate and not the 

33  ANDREA BARTOCCI, La povertà francescana tra ius decretalium e scientia iuris nel 
Trecento, in: Anton Schütz / Massimiliano Traversino (eds.), The Theology of «Potentia Dei» 
and the History of European Normativity. Alle origini dell’idea di normativismo. Il problema 
della «Potentia Dei» tra teologia e diritto pubblico europeo, (Divus Thomas, 116/3), Bologna 
2013, 79-102 with references to this literature; M.D. LAMBERT, Franciscan Poverty. The 
Doctrine of the Absolute Poverty of Christ and the Apostles in the Franciscan Order 1210-
1223, London 1961.

34  CYPRIAN J. LYNCH OFM, A Poor Man’s Legacy. An Anthology of Franciscan Poverty, 
St. Bonaventure NY 1988.

35  Starting with GIACOMO TODESCHINI, Richezza Francescana. Dalla povertà volontaria 
alla società di mercato, Bolonga 2004; which has been translated into many European 
languages. I use here mostly the French translation: TODESCHINI, Richesse franciscaine (n. 
15).

Collegium Medievale 2025

Francis of Assisi and the rise of modern market law   29



Franciscan tradition as a whole. We cannot even define in which ways his statements 
are typical or exceptional for the Franciscan tradition of the 13th century.  

In order to further link this subject of a canon lawyer with the project on Magnus 
VI Lagabøtir (1238–1280), King of Norway, a last part will look into the relation of 
the early Franciscans with monarchs and their ideas on royalty (ch.IV). At the same 
time, the construction of a Franciscan church at Bergen indicates a link between the 
new town and its international commerce with the first establishment of the Francis-
cans in Norway.  

The complexity of theological, philosophical, economic, and legal aspects of this 
debate is overwhelming: there are simply too many perspectives for interpretation 
of the sources. Each subject would justify much longer and concentrated inter-
pretations from the perspectives of theology, history, philosophy, economics, and 
law. In no way will this paper be able to explain these intricate questions: most of 
these topics would need much more research on the sources. Yet this abyss of 
economic, theological, philosophical, and legal reasoning may be an important source 
for the European economic order and needs to be taken into account from the pers-
pective of legal history without neglecting the other implications.  
 
Francis of Assisi: poverty and profit 
 
FRANCIS AND HIS VIEW ON TRADE AND COMMERCE 
 
Problems determining Francis’ position 
It is difficult to determine Francis’ position, as not all of his writings survived, he 
wrote different versions of his monastic order, and because by 1228 his positions 
might have changed. His first sketch of monastic life might have been a “formula 
vitae”, as his testament suggests, but this has never had any authority36. The existing 
versions of a monastic rule differ as to their contents, perhaps due to changing inter-
ests: whilst the group around Francis first was happy to earn the foundation of their 
living, it became easier in well-established monasteries to abide by the principle of 
poverty completely. Very soon, the different rules caused debates among the Francis-
can movements, so that their authority had to be qualified.  

The second “Rule” written by Francis was not a true list of norms for the monas-
tic order; furthermore, it did not receive any papal legitimation in order to bind the 
Franciscans.  

36  LE GOFF, Saint François d’Assise (n. 3), 60.

Collegium Medievale 2025

30   Mathias Schmoeckel 



In 1223, therefore, Francis was asked to write a new version of his rule. Ugolino 
of Segni, later Gregory IX, joined him in this. After an approbation by the General 
Chapter of the Franciscans, Pope Honorius III accepted this version as the definitive 
rule for all Franciscan orders with his papal bull “Solet annuere”. For this reason, this 
rule is called the “Regula approbata”.   

In 1230, Pope Gregory IX issued his bull “Quo elongati”, in which he declared that 
Francis’ own testament was not an authoritative text for Franciscan doctrine and 
could not create additional obligations37. He accepted that things in use by the Francis-
cans were not their property, but just a “simple use”. In the following year, he declared 
the Franciscans to be administered directly by the Holy See in his bull “Nimis iniqua”. 
In 1245, Innocent IV extended the papal assistance in his bull “Ordinem vestram”; he 
accepted all the lands and movables of the Franciscan monasteries to be property of 
the Church, administered by the Pope. 

Despite their differences, all Papal Bulls generally accepted the authority of St 
Francis’ writings. So they all accepted the legal character of these texts38, but this was 
contrary to Francis’ intention and clear will, when he forbade any glosses on his own 
writings. Yet this made things only more difficult. When the bulls eventually became 
part of the official canon law (VI 5.12.3), canonists like Joannes Andreas respected 
Francis’ interdiction of interpretation and entered this text into the new collection 
of Canon law without any gloss in his “Glossa ordinaria”. 

New commentaries started to join the writings of Francis himself. The “Expositio” 
on the Franciscan rule by the “four masters”: Alexander de Hales, Jean de la Rochelle, 
Odo Rigaud, and Robert de La Bassée, became famous. Different schools of Francis-
cans emerged, especially on the questions of poverty and profit39. Many of these texts 
have not been edited, or at least not in a proper way and are still difficult to find. This 
makes it difficult to evaluate the Franciscan discussion of the time.  
 
The legend 
The legend of Francis’ conversion reveals his relationship with money. The story has 
been told differently, however. Its interpretation, furthermore, can lead in different 

37  HERBERT GRUNDMANN, Die Bulle „Quo elongati“ Papst Gregors IX., Florence 1961; 
JÜRGEN MIETHKE, Der „theoretische Armutsstreit“ im 14. Jahrhundert, in: H.-D. Heimann/ 
A. Hilsebein/ B. Schmies/ Ch. Stiegemann (eds.), Gelobte Armut. Armutskonzepte der 
franziskanischen Ordensfamilie vom Mittelalter bis in die Gegenwart, Paderborn/ München/ 
Wien/ Zürich 2012, 243-283, 250.

38  TODESCHINI, Richesse Franciscaine (n. 15), 95, 110; for the confusion cf. MIETHKE, Der 
„theoretische Armutsstreit“ (n. 37), 245.

39  TODESCHINI, Richesse Franciscaine (n. 15), 110.

Collegium Medievale 2025

Francis of Assisi and the rise of modern market law   31



ways. There is no certainty to be obtained in this field. Yet, the story can be used as 
a first attempt to understand Francis. 

Whilst he became famous for excluding any personal property for the Franciscan 
monks and nuns, following the ideal of poverty, the episode in which he insisted on 
employing the sales proceeds for the renovation of the chapel shows that Francis 
knew well how to use money. Until today we can visit this little church and the traces 
of this historical moment. In his youth and through his family, Francis had learnt the 
use and importance of money. He did not despise or ban it, but invested it for his 
special purposes. Even though the Franciscans rejected personal property, they knew 
perfectly well that their new monasteries had to be built, that their churches needed 
stones and the like, and that books and musical instruments were inevitably required 
for education. Charity could not provide them with all the necessities, so ultimately 
somebody had to pay for the Franciscans.  
 
Monastic rules 
Francis explained his opinion on wages and salaries several times. His positions varied 
according to the different stages of the evolution of his new order. At first, the monks 
worked for their first lodgings and were willing to pay for the site and the material. 
Later, well established in their monasteries situated in the city centres, they 
emphasised the ideal of poverty40. 

In the rule of 122141, Francis tried to teach his followers a sense of duty and 
workmanship: they do not have to focus on their job and its surroundings, but have to 
serve all people wherever they work42. Furthermore, Francis allowed compensation for 
their work, as long as it was not money43. As a result, he did not despise the idea of 

40  KAJETAN ESSER, Textkritische Untersuchungen zur Regula non bullata der Minder-
brüder, (Spicilegium Bonaventurianum , 9), Grottaferrata (Romae) 1974, 77.

41  ESSER, Textkritische Untersuchungen zur Regula non bullata (n. 40), 29.
42  FRANCISCUS OF ASSISI, Regula non bullata dicitur prima, ed. H. Böhmer, Analekten zur 

Geschichte des Franciscus von Assisi. S. Francisci opuscula, regula paenitentium, antiquissima 
de regula Minorum, de stigmatibus s. patris, de Sancto eiusque societate testimonia mit einer 
Einleitung und Regesten zur Geschichte des Franciscus und der Franciscaner, Tübingen und 
Leipzig 1904, c.7, 7: De modo serviendi et laborandi. — Omnes fratres , in quibuscumque locis 
steterint apud alios ad serviendum vel laborandum, non sint camerarii nec cellararii nec presint 
in domibus, in quibus serviunt, nec recipiant lo aliquod officium, quod scandalum generet vel 
anime sue faciat detrimentum’ (Mc 8, 36). Sed sint minores et subditi omnibus, qui in eadem 
domo sunt. (On the way to serve and to work. All brothers, wherever they stay, for serving and working 
for others, should not work in their chambers or cellars nor lead the household, in which they serve, nor 
do they receive any office, which can cause scandals or can be detrimental for their soul. But they are 
minors and inferiors to all, who are in that house.)

Collegium Medievale 2025

32   Mathias Schmoeckel 



wages. Instead, he demonstrated a rather realistic sense of service and salary. Principally, 
he liberated his Franciscans from the rules of business and the logic of the market. 

Whilst the Friars personally and institutionally were not allowed to accept any 
money, this did not mean that services or goods could not be compensated. Because 
Francis wrote that Franciscans should have no greater utility for money than in 
stones44, money could not simply be compensated by goods such as clothes or 
services. The followers of St Francis were not allowed to have personal property: 
this principle was even maintained for monasteries and orders. Franciscans with 
money or coins had to be considered as false Franciscans. They could not receive it 
in any way, as payments or as charity. They could, of course, collect offerings for 
lepers and their manifest needs. Yet they should beware of money45. Once again, they 
were admonished to stay away from any wages or work or helping or to lose their 
mind and heart46.  

43  FRANCISCUS OF ASSISI, Regula non bullata (n. 42), 7: “Et pro labore possint accipere 
omnia necessaria preter pecuniam.” (And for work they my accept everything necessary with the 
exception of money.)

44  Regula non bullata, c.8, 8: “Unde nullus fratrum, ubicumque sit et quocumque vadit, 
aliquo modo tollat nec recipiat nec recipi faciat pecuniam aut denarios, nec occasione vest-
imentorum nec librorum nec pro pretio alicuius laboris, immo nulla occasione, quia non de-
bemus maiorem habere utilitatem et reputare in pecunia et denariis quam in lapidibus.” (So 
that none of the brothers, wherever he is and walks, in no way takes or receives or makes himself receive 
money or coins[…] because we owe not to have a greater utility or estimation in money and coins than 
in stones.)

45  Regula non bullata, c.8, 9: “Et si forte, quod absit, contingeret, aliquem fratrem pecuniam 
vel denarios colligere vel habere, omnes fratres teneamus eum pro falso fratre et pro apostata 
et fure et latrone et loculos habente, nisi vere penituerit. Et nullo modo fratres recipiant nec 
recipi faciant nec querant nec queri faciant pecuniam vel pecunie elemosinam nec denarios pro 
aliquibus domibus vel locis nec cum persona pro talibus locis pecunias vel denarios querente 
vadant. Alia autem servitia, que non sunt contraria vite nostre, possunt fratres facere cum be-
nedictione Dei. Fratres tamen in manifesta necessitate leprosorum possunt pro eis querere 
elemosinam. Caveant tamen multum a pecunia.” (And particularly, if it happens, what should not 
be the case, that some brother takes or has money or coins, all brothers should take him as a false brother, 
a renegade, a thief, having pockets, unless he truly repents. In no way may brothers accept or be given 
or strive for money or charitable money, or coins for other houses or places nor go with 
somebody to these houses demanding money or coins. But other services, which do not conflict 
with our life, the brothers can give with the benediction of God. In the manifest necessities of 
lepers the brothers can go and claim charities for them. They have to take stay away from money.)

46  c.22, 21: “Unde, omnes fratres, custodiamus nos multum, ne sub specie alicuius mercedis 
vel operis vel adiutorii perdamus aut tollamus mentem nostram et cor a Domino.” (So, all 
brothers, let us be vigillant that we do not lose or remove our spirit and heart from God for any profit 
of a labour or some help.)

Collegium Medievale 2025

Francis of Assisi and the rise of modern market law   33



The second draft of the Franciscan rule, which the pope finally approved, is the 
“Regula bullata” from 1223. It explains the idea with a different twist47: 
 

De mercede vero laboris pro se et suis fratribus corporis necessaria recipiant 
praeter denarios vel pecuniam, et hoc humiliter, sicut decet servos Dei et 
paupertatis sanctissimae sectatores.” 
 
For the salary, however, of bodily labour for himself or his brothers they may receive 
something instead of money or coins, and this with humility, just as behave the servants 
of God and the followers of most holy poverty. 

 
So, for their own bodily labour, Franciscans were entitled to receive some 
compensation with the exception of money and coins. In another text, Francis 
permitted a reward even more clearly48: 
 

“Et pro labore possint recipere omnia necessaria praeter pecuniam.“ 
 
And for their labour they can receive everything necessary with the exception of money. 

 
As a result, we can see that in some cases Franciscans could accept wages, provided 
it was not given in the form of money. Furthermore, they should not expect salaries 
for their efforts as an obligation of the others; the offerings should be given freely.   
 
His testament 
Francis not only underlined the importance of testaments in general, but also wrote 
a last will himself49, which he dictated to his brethren in the last weeks of his life50. 
This text gives yet another perspective on our topic. In the text, Francis recorded the 
old times when he and his followers lived from their wages or had to make do with 
alms. He even indicated the existence of a first monastic rule focusing on poverty: 
nothing should be accepted on the way51. Living among the citizens, all Franciscans 

47  Regula bullata, c.5, 32.
48  Regula bullata, c.VII, 7.
49  ESSER, Das Testament des Heiligen Franziskus von Assisi (Vorreformationsgeschicht-

liche Forschungen, 15), Münster, 1949.
50  KENNETH B. WOLF, The Poverty of Riches. St. Francis of Assisi Reconsidered, (Oxford 

Studies in Historical Theology), Oxford 2003, 91.
51  BALTHASAR, Geschichte des Armutsstreites (n. 10), 8.

Collegium Medievale 2025

34   Mathias Schmoeckel 



should work, even with their hands, in order to earn their living. This should give 
them the right to demand a remuneration for their efforts. In case this was denied, 
they should not use legal means, but return to the Church and seek charity from door 
to door52. But this easy acceptance of salaries might have been the reason to deny any 
validity of Francis’ testament for the Franciscan orders. 

This is another indication of his appreciation of the modern market. The early 
13th century was the time in which the idea of testamentary freedom (libertas testandi) 
developed53. The Church used antique Roman law and moulded it according to the 
new ideas of the time54. The Church was not only interested in legitimising donations 
for the church in the transfer from one generation to the next or in practical levies 
for ecclesiastical benefit55. It was rather the reaction to the emergence of the European 
market and the long-distance trade run by new skilled and adventurous merchant 
houses. Business relations had to build up internationally and were passed to the next 
generation, whilst new sources of profit, new forms of contracts, and more 
advantageous contracts were explored. For this reason, the successor in the trade had 
to be quite educated, eager for new options and ready to take risks.  

In agriculture, however, where the economic risk was lower and traditions 
prevailed, it was more important to pass the land, following easy and certain rules, 
without dividing the land. In contrast, merchant families have a vital interest in 
flexibility in order to choose the most suitable successor. 

Francis underlined the duty of everybody at the end of life to reflect on what 
should become of his possessions, whether there were still debts to be paid, and 
whether the person was even with his family, partners, and vicinity. Had the person 
fulfilled his duties according to his offices, contracts, and positions to others? The 

52  FRANSISCUS OF ASSISI, Testamentum, c.5, 37: Et ego manibus meis laborabam, et volo 
laborare. Et quando non daretur nobis pretium laboris, recurramus ad mensam Domini, 
petendo elemosinam ostiatim. (With my hand I may work, and I want to work. And when I am 
not given the salary for my work, we return to the table of the Lord, asking to be given charities.)

53  See ORAZIO CONDORELLI, The Ius Decretalium and the Development of the Law of 
Succession in Medieval Europe – Some Examples from Denmark and Sweden (XII-XIII C.), 
in: M. di Renzo Villata (Hg.), Succession Law, Practice and Society in Europe across the 
Centuries (Studies in the History of Law and Justice, 14), Cham 2018, 105, 126.

54  See CONDORELLI, Il testamento confermato dal giuramento tra diritto civile e diritto 
canoncio (secoli XIII-XVIII), in: ders./F. Roumy/M. Schmoeckel (Hg.), Der Einfluß der 
Kanonistik auf die europäische Rechtskultur, Bd. I, 2009, 311, 327 on Diego di Covarrubias.

55  DAVID VON MAYENBURG. „Laudabilis usus“ oder „detestabilis consuetudo“? Mortuaria 
und andere Abgaben von Todeswegen aus der Perspektive des Kirchenrechts, in: O. 
Condorelli/F. Roumy/M. Schmoeckel (eds.), Der Einfluss des kanonischen Rechts auf die 
europäische Rechtskultur, Bd. I, 2009, 337–387.

Collegium Medievale 2025

Francis of Assisi and the rise of modern market law   35



end of life was the last chance to mend injustice and correct errors committed in one’s 
lifetime56. This displays a theological reason for the estimation of last wills. 
Furthermore, this new liberty was not altogether free, but bound by fulfilment of 
moral duties. This testamentary liberty was seen as a means to fulfil moral and legal 
obligations.   

His own testament, however, was declared as not legally binding by Gregory IX 
in his Bull “Quo elongati” in 123057. This helped to emphasise the Franciscan principle 
of poverty in later rules58. 
 
Summary: Francis and economic profits 
Francis’ view on wages and salaries for Friars might have changed in his lifetime. His 
different statements, however, are quite consistent. On the one hand, Franciscan 
poverty was a means to contrast the evangelic life of the Cathars and to remind his 
followers of the ideal of the original church59. This poverty should liberate Friars 
from the rule of law and economy, and emphasise that Franciscans serve God and 
the poor. 

This did not mean, on the other hand, that he rejected the idea of property al-
together, at least not for the secular world. Even Franciscans could accept charitable 
donations for their lives, their monasteries, and the poor60. Furthermore, Francis ap-
preciated musical instruments and books, as well as his companions, who knew they 
had money for themselves and their schooling programs. When from the 1220s 
onwards Franciscans experienced immense success as teachers61, they were allowed 
to use and to offer their services and to receive their compensation. Salaries for their 

56  FRANCISCUS OF ASSISI, Regula paenitentium, in: H. Böhmer (Hg.), Analekten zur Ges-
chichte des Franciscus von Assisi: S. Francisci opuscula, regula paenitentium, antiquissima de 
regula Minorum, de stigmatibus s. patris, de Sancto eiusque societate testimonia mit einer 
Einleitung und Regesten zur Geschichte des Franciscus und der Franciscaner, 1904, 79 cap. X: 
De testamentis faciendis.

57  GRUNDMANN, Die Bulle “Quo elongati” Papst Gregors IX, in: Archivum Franciscanum 
Historicum, Florenz 1961, 1-25.

58  NESLIHAN ŞENOCAK, The Poor and The Perfect. The Rise of Learning of Learning in 
the Franciscan Order, 1209–1310, Ithaka/ London 2012, 133 referring to the Rule produced 
by Parisian masters in 1241–1242.

59  ESSER, Anfänge und ursprüngliche Zielsetzungen des Ordens der Minderbrüder, (Studia 
et Documenta Franciscana, IV), Leiden 1966, 246 with reference to Burkhard of Ursberg.

60  ESSER, Anfänge und ursprüngliche Zielsetzungen (n. 59), 249, 257.
61  LESTER K. LITTLE, Religious Poverty and the Profit Economy in Medieval Europe, 

Ithaca, New York 1978, 19, 163.

Collegium Medievale 2025

36   Mathias Schmoeckel 



secular assistance and craftsmanship could be accepted, as long as it was not money 
and did not contradict the ideal of poverty. As a result, they could work in order to 
earn their livings,62 as long as it was not paid in money.  

Thus, Francis wanted to emphasise that the Franciscans were not subject to the 
laws and logics of the market. Their renunciation of property and the absence of 
binding contracts helped them to underline their freedom in the secular society and 
their duty to serve God alone. Even using charitable gifts alone for their maintenance 
of life helped them not to enter the do ut des – the reciprocity of secular life. Salaries 
and profit might be acceptable in the world, but not for Franciscans63. 
 
The early Friars and the modern economy 
 
A SENSE OF VALUE 
 
The controversy 
Early Franciscans still had to find a way to reconcile the necessities of their life with 
the ideal of evangelical poverty64. How could Franciscans accept personal poverty, 
whilst the Franciscan order received endless donations in order to found new monas-
teries? This caused the discussion on the “usus pauper”; the use of things by poor 
people65. This debate had a sincere impact on European politics, the evolution of law, 
and has often been investigated. 

Furthermore, the followers of St Francis showed an increasing interest in the 
economy. The Italian historian Cesare Cenci found a Franciscan thirteenth-century 
document from Toledo with sixty-six cases, which tried to distinguish legitimate and 

62  ESSER, Anfänge und ursprüngliche Zielsetzungen (n. 59), 260-262. 
63  ANNETTE KEHNEL, Not macht erfinderisch. Denkanstöße zur franziskanischen Armut 

als Unternehmens- und Wirtschaftsprinzip inspiriert von Georg Schwaiger, Alfred Kieser und 
Gioacomo Todeschini, in: H.-D. Heimann et al. (eds.), Gelobte Armut. Armutskonzepte der 
franziskanischen Ordensfamilie vom Mittelalter bis in die Gegenwart, Paderborn/ München/ 
Wien/ Zürich 2012, 233-240, 234. 

64  VIRPI MÄKINEN, Property Rights in the Late Medieval Discussion on Franciscan 
Poverty, (Recherches de théologie et philosophie médiévales, 3), Leuven 2001, 18; JÜRGEN 
MIETHKE, Der „theoretische Armutsstreit“ im 14. Jahrhundert. Papst und Franziskanerorden 
im Konflikt um die Armut, in: H.-D. Heimann u.a. (eds.), Gelobte Armut. Armutskonzepte 
der franziskanischen Ordensfamilie vom Mittelalter bis in die Gegenwart, Paderborn/ 
München/ Wien/ Zürich 2012, 243-283. 

65  BALTHASAR, Geschichte des Armutsstreits (n. 10), 6 for the first rules, passim for the 
discussion on how strict this had to be observed; BURR, Olivi and Franciscan Poverty. The 
origin of the Usus Pauper Controversy, Philadelphia 1989, passim.

Collegium Medievale 2025

Francis of Assisi and the rise of modern market law   37



forbidden practices (crimen proprietariorum)66. It shows the early Franciscans buying 
and selling goods (number 1), depositing money (number 2), negotiating with scribes 
on prices (number 21), intimidating people when asking for alms (number 23), taking 
purses along on pilgrimages (number 29), trading the products of wood or land be-
longing to the convent (number 37), claiming to take part in fishing in rivers and lakes 
(number 45), or expecting money for the treatment of illnesses, especially when they 
had already received alms (number 51).  

An early Franciscan, (St) Bonaventura (1221–1274) of Bagnoregio, Cardinal of 
Albano, generally considered as the second founder of the Franciscan movement, 
complained of similar practices67. He tried to explain the use of things by the poor 
by comparing it with families: children could use things of their parents, who clearly 
remained the owners68. Doctrinal conceptions were difficult to develop because they 
seemed to conflict with the interdiction of interpretation. 

According to a Franciscan monastic order from Southern France of 1257, Francis-
cans could not accept money or any deposit contracts69. It was discussed, however, 
whether they could similarly accept gold or silver with which they could make money 
to buy necessities70. This stayed close to Francis’ own writings.  

But it hardly solved any imminent problems of their lives, e.g. the acquisition of 
books. Even the first Friars were well educated and convinced of the advantages or 
necessity of education71. The Franciscan movement attracted intellectuals for building 
up and spreading knowledge72. The third follower of Francis, Pietro Cattani, was a 
lawyer educated in Bologna73. An important topic, therefore, was the participation 
of Franciscans in learning and schooling. Already in the 1230s the Franciscans were 
criticized for buying books and building up rich libraries74. When the Franciscan 

66  CESARE CENCI, Vestigia constitutionum praenarbonensium, AFH 97 (2004), 61–98.
67  ŞENOCAK, The Poor and The Perfect (n. 58), 192.
68  TODESCHINI, Richesse Franciscaine (n.2), 114.
69  CENCI, Vestigia constitutionum praenarbonensium (n. 66), 83 n.57, 84f c.62-65.
70  ŞENOCAK, The Poor and The Perfect (n. 58), 134.
71  ŞENOCAK, The Poor and The Perfect (58), 24.
72  TODESCHINI, Richesse Franciscaine (n.2), 99.
73  LE GOFF, Saint François d’Assise (n. 3), 58.
74  NICOLE BÉRIOU, Le vocabulaire de la vie économique dans les textes pastoraux des 

frères mendiants au XIIIe siècle, in: L’economia dei conventi dei fratri minori e predicatori 
alla meta del Trecento, (Atti dei convegni della Societa internazioale di Studi franciscani e del 
centro), Spoleto 2004, 185.

Collegium Medievale 2025

38   Mathias Schmoeckel 



monasteries expanded in Europe, they soon established schools and universities, 
which became famous75.  

So, on the one hand, the necessity of books like the Psalter or scientific texts was 
obvious; many Franciscans had them somewhere to hand. Seeking access to such 
commodities without violating the idea of Franciscan poverty76, they argued on the 
basis of theology, which was seen as necessary, and science (scientia) as a gift of God 
to protect and defend the Catholic faith77. Franciscans developed the rule that from 
all books they copied for others, one copy should also remain in their own province. 
Clearly this was meant to build up a library of their own. On the other hand, no 
Franciscan nor the order itself could possess books or libraries without violating the 
principle of poverty, as long as this was understood as the absence of things. So even 
when they received the books as a donation, it could be suspected as a sort of profit 
for previous work and a violation of the principle of poverty78. The followers of 
Francis could not solve this apparent contradiction.  
 
Political answers 
Solutions were discussed searching for special permissions for Franciscans with 
teaching positions in the order, but this would concentrate the accusations on these 
brethren,79 and not exclude the disobedience to poverty. It was also suggested that 
the books should belong to the province, not the brethren or their monasteries80. But 
this idea only transferred the problem to the higher authority of the Franciscan order, 
which should equally respect the principle of poverty. The Pope was initially prepared 
to step in to some extent and take over a nominal position of ownership in the name 
of the Church, so that the Franciscans could use the books. This was the decision of 
Innocent IV in 124581. 

But with the tremendous success of the followers of Francis, monasteries and 
possessions multiplied all over Europe, until Pope Boniface VIII (ca. 1235–1303) 
annulled all privileges of the Franciscans. In 1279 Nicholas III published his bull “Exiit 

75  TODESCHINI, Franciscan Wealth (n. 13), 26-30.
76  ŞENOCAK, The Poor and The Perfect (58), 185.
77  BERND ROEST, Franciscan Learning, Preaching, and Mission c.1220-1650, Leiden/ Bos-

ton 2015, 22.
78  This continuity is also emphasized by ROSALIND B. BROOKE, The Image of St Francis: 

Responses to Sainthood in the Thirteenth Century (Cambridge 2006), 79.
79  ŞENOCAK, The Poor and The Perfect (58), 37. 
80  CENCI, Vestigia constitutionum praenarbonensium (n. 66), c.76.
81  MIETHKE, Der „theoretische Arumutsstreit“ (n. 37), 251.

Collegium Medievale 2025

Francis of Assisi and the rise of modern market law   39



qui seminat” on Franciscan poverty, in which he tried to influence the interpretation 
of Francis’ doctrine, perhaps drawing on texts of Petrus Joannis Olivi82. On 
December 8th 1322, Pope John XXII decided in his bull “Ad conditorem canonum” that 
the Franciscans had to take over all their own possession83. Now the distinction be-
tween those Franciscans who wanted to obey and the more radical wing, the 
“Spiritual” Franciscans or “Fraticelli”, became a central political problem in the Eu-
ropean society of the 14th century and separated not only the Franciscans, but increas-
ingly also the European order.  

The Franciscans shared the economic fate of their citizens, sometimes witnessing 
immoderate riches (avaritia) of successful merchantmen, or understanding the 
motivation of trade in the desire of enrichment (cupiditas lucri), as well as living with 
those poor who did not profit from the new trade. As they wanted to share their life 
with all parts of their society, Franciscans developed an understanding not only for 
the virtues of civic life, but also for the necessity of rules of society regulating economic 
life and the common good84. Just as the exchange of goods was a necessity for the 
preservation of human life in society, investment can be profitable, especially for future 
eternal life85. But they were not yet capable of solving their own problem of how to 
combine the principle of poverty with the necessity of goods for their personal life. 
 
Olivi and the invention of the modern market 
 
Debate on poverty and Petrus Joannis Olivi 
 With the intensification of the debate in the 14th century, the “spiritual” Franciscans 
became more or less equated with heretics86. They were accused and condemned as 

82  JOSEPH CANNING, The Paradox of Franciscan Use of Canon Law in the Fourteenth-
Century Poverty Disputes, in: M. Robson/ P. Zutshi (eds), The Franciscan Order in the Me-
dieval English Province and Beyond, Amsterdam 2018, 255-270, 258.

83  CANNING, The Paradox of Franciscan Use of Canon Law in the Fourteenth-Century 
Poverty Disputes, in: M. Robson/ P. Zutshi (eds), The Franciscan Order in the Medieval 
English Province and Beyond, 255-270, 259.

84  NICOLE BÉRIOU, Le vocabulaire de la vie économique dans les testes pastoreaux des 
Frères mendicant au XIIe siècle, in: L’economia dei conventi dei frati minori e predicatori fino 
alla metà del Trecento, (Atti del XXXI convegno internazionale, Assisi 9-11 ottobre 2003/ 
Società Internazionale di Studi Francescani, centro Interuniversitario di Studi Francescani), 
2004, 757-780, 162.

85  BÉRIOU, Le vocabulaire de la vie économique (n. 84), 780, 164.
86  BURR, Olivi and Franciscan Poverty. The Origin of the Usus Pauper Controversy, 

Philadelphia 1989, IX.

Collegium Medievale 2025

40   Mathias Schmoeckel 



criminals. Whilst the majority of the Franciscans preferred tranquillity, these 
“conventuals” separated mostly into the “Ordo fratrum minorum conventualium”. The 
“spiritual” hardliners, however, concentrated on the early monastic rule and Francis’ 
last will87 as central authorities. These Franciscans were sometimes called “ob-
servants”, but they did not establish an order of their own, but can be found in many 
groups, mainly in countries of Southern Europe. Especially the “spirituals” from So-
uthern France became important theorists in the Franciscan Movement, among them 
also Petrus Joannis Olivi88. 

The Franciscan debate was famous not only for the new ideal of poverty in the 
time of the first great economic success of Europe, but was also the most famous case 
in which the Franciscans developed their new estimation of liberty. Based on a new 
appraisal of the human body and soul, they emphasised the different possibilities in 
the course of life. For this reason, possession (dominium) was not just objective law, 
but also a subjective right to choose how to use it. The notions of intellect and inner 
will were re-evaluated as necessary articulations of how mankind conducts their life 
according to Christian principles. In this sense, the debate on Franciscan poverty 
propagated the philosophical conception of subjective right89.  

In recent decades, the most notable figure in this debate has become Petrus 
Joannis Olivi. He was born in 1248 at Sérignan in the Languedoc and raised in 
Narbonne. In his lifetime, this region participated in the economic success, especially 
by trade with Italy; Olivi witnessed the emergence of new cities and tremendous 
wealth90. At the age of twelve he entered the Franciscan order. In 1266/7 to 1270/2 
he studied theology in Paris, especially under Bonaventura. He soon became known 
for his radical “spiritual” views on poverty, attacking Thomas Aquinas, and some of 
his views were condemned91. He later lectured in Florence and Montpellier.  

In the years between 1275 and 1279, he wrote on the usus pauper and published a 
shorter text explaining that the Minorite Rule excludes the legitimacy of all 

87  ERWIN ISERLOH, Die Spiritualenbewegung und der Armutsstreit, in: H. Jedin (ed.), 
Handbuch der Kirchengeschichte, Band 3.2: Die mittelalterliche Kirche, Freiburg 1986, 453-
460.

88  BURR, Olivi and Franciscan Poverty. The origin of the usus pauper controversy, 
Philadelphia 1989, 124.

89  BRIAN TIERNEY, The Idea of Natural Rights. Studies on Natural Rights, Natural Law, 
and Church Law, 1150-1625, Atlanta Ga. 2001. 

90  TODESCHINI, Franciscan Wealth (n. 13), 108.
91  BALTHASAR, Geschichte des Armutsstreites (n. 10),156.

Collegium Medievale 2025

Francis of Assisi and the rise of modern market law   41



property92. Drawing on Bonaventura, he tried to follow neatly the ideal of Francis93. 
He defended the principle of poverty in conceiving of Francis as the “alter Christus”, 
following the ideal of an evangelical life94. Olivi idealised this tradition as only the 
highest state of poverty could be called usus pauper. He combined this idea with a dis-
tinction between two different kinds of ownership (dominium). He conceived the 
ideal of absolute poverty as the highest state of dominium, because the use of the 
thing was limited by the usus pauper, which displayed the self-mastery of the Francis-
cans. The other ordinary form of dominium was marked by the use and the forms of 
private or public power over the thing95. In this perspective, the restricted use of 
things, concentrating on the necessities of the poor, could prove one’s self-mastery, 
freedom of will, and native dignity96. In 1279 Nicholas III invited him to take part in 
the preparation of his bull “Exiit qui seminat”. 

But Petrus Joannis Olivis’ theory caused severe criticism among his opponents. 
In 1282 legal procedures were taken to condemn him as a heretic. Although he had 
to withdraw only some theories in the end, his recognition slowly deteriorated. First, 
his writings were prohibited by the Franciscan order in 1283, but were rehabilitated 
in 1285. Later the Council of Vienne (1311/12) tried to judge him as a heretic. After 
1317, under John XXII, his writings were partially condemned97. In 1318 his grave was 

92  LANGHOLM, Economics in the Medieval Schools, Wealth, Exchange, Value, Money and 
Usury according to the Paris Theolocical Tradition 1200-1350, (Studien und Texte zur Geis-
tesgeschichte des Mittelalters, 29), Leiden/ New York/ Köln 1992, 348; BURR, Olivi and 
Franciscan Poverty. The Origins of the Usus Pauper Controversy, Philadelphia 1989, 38, 43, 
73; MARY BETH INGHAM CSJ, Franciscan Identity, Poverty and the Rational Will: From 
Summa Halensis to John Duns Scotus, in: Lydia Schumacher (ed.), The Legacy of Early 
Franciscan Thought, Berlin/ Boston 2021, 257-279, 262ff, each with more references.

93  SUSANNE CONRAD, Franziskanische Armut als Heilsgarantie. Das Zusammenspiel von 
vita evangelica und Apokalyptik im Verständnis von Petrus Johannis Olivi, in: G. Melville/ 
A. Kehnel (eds.), In proposito paupertatis. Studien zum Armutsverständnis bei der mittelalterli-
chen Bettlerorden, (Vita regularis, 13), Münster/ Hamburg/ London 2001, 89-99, 91.

94  BURR, Olivi and Franciscan Poverty (n. 88), 45,59.
95  GIUSEPPE FRANCO, Einführung, in: Petrus Iohannis Olivi, Traktat über Verträge, 

Hamburg 2021, XLVII.
96  INGHAM, Franciscan Identity, Poverty and the Rational Will: From Summa Halensis 

to John Duns Scotus, in: Lydia Schumacher (ed.), The legacy of Early Franciscan Thought, 
(Veröffentlichungen des Grabmann-Institutes zur Erforschung der mittelalterlichen Theologie 
und Philosophie. Münchener Universitätsschriften Katholisch-Theologische Fakultät, 65), 
Berlin 2021, 257-279, 264-266.

97  PETER NICKL, Einleitung, in Petrus Johannis Olivi, Quaestio an in homine sit liberum 
arbitrium/ Über die menschliche Freiheit, (Herders Bibliothek der Philosophie des 
Mittelalters, 8), Freiburg i.b./ Basel/ Wien 2006, 12. 

Collegium Medievale 2025

42   Mathias Schmoeckel 



taken away to prevent people from worshipping him98. So whilst Petrus Joannis Olivi 
had been famous during his lifetime, the accusations of heresy damaged his fame and 
the later recognition of his writings. So there was little interest in publishing his 
writings when printing was invented. Only in the 20th century have his writings been 
slowly rediscovered. New editions cover many subjects such as marriage, poverty, 
economics, and more99. Nevertheless, these modern texts are just fragments of his 
extensive works.  
 
Olivi on free will 
Petrus Joannis Olivis is noted today for his tract on human liberty, written around 
1277 to 1282 in Florence. In reality, it is only a part of his “Liber Sententiarum”100, a 
commentary on the “Sentences” of Petrus Lombardus. Just one “quaestio” has been 
published with this new attractive title101. Here, Petrus Joannis Olivi tried to prove 
the existence of the liberum arbitrium, as well as its theoretical possibility, starting 
with reasoning to prove the power of intellect and inner will102. Justice, he argues, is 

98  FRANCO, Einführung (n. 95), XVIII; INGHAM, Franciscan Identity, Poverty and the 
Rational Will: From Summa Halensis to John Duns Scotus, in: Lydia Schumacher (ed.), The 
legacy of Early Franciscan Thought, (Veröffentlichungen des Grabmann-Institutes zur Erfor-
schung der mittelalterlichen Theologie und Philosophie. Münchener Universitätsschriften 
Katholisch-Theologische Fakultät, 65), Berlin 2021, 257-279, 262.

99  TODESCHINI, Richesse Franciscaine (n.2), 130 gives an overview on his texts; FRANCO, 
Einleitung (n. 95), XLII.

100  NICKL, Einleitung (n. 97), 19, it is „questio 57 in secundum librum Sententiarum“.
101  PETRUS JOHANNIS OLIVI, Über die menschliche Freiheit. Lateinisch/deutsch. Übersetzt 

und eingeleitet von Peter Nickl, Freiburg 2006 (Quaestio 57 zum zweiten Buch der 
Sentenzen).

102  PETRUS JOHANNIS OLIVI, Quaestio an in homine sit liberum arbitrium/ Über die 
menschliche Freiheit, ed. P. Nickl (n. 101), A cap.II.11, 36; cf. INGHAM, Franciscan Identity, 
Poverty and the Rational Will: From Summa Halensis to John Duns Scotus, in: Lydia 
Schumacher (ed.), The Legacy of Early Franciscan Thought, Berlin/ Boston 2021, 257-279, 
267.

Collegium Medievale 2025

Francis of Assisi and the rise of modern market law   43



not possible without freedom, as any moral decision has to be taken freely103. Without 
free choice, nothing good, not even friendship, can arise between men or with God. 
Furthermore, free will is possible because the human mind is not motivated by 
affections alone. Petrus Joannis Olivi clearly distinguishes affections from pos-
sibilities. Decisions can be taken on the ground of a collection of inner, yet reasonable, 
arguments for action; furthermore, the concentration on main motives relies on the 
reflection of the inner will, temperance, agitation, and other reasons which can 
motivate actions104. Therefore, it is principally human reason which is responsible 
for decisions and the choice of its motives105. 
 
Olivi on contracts 
 
Introduction  
Petrus Joannis Olivi develops a modern theory of economics in several other texts, 
which have been recently discovered by Giacomo Todeschini and have been discussed 
by others ever since. Thus, he recently became recognised as a major author of the 
new market-based economy.  Together with two followers after more than a century, 
(St) Bernardino of Siena (1380–1444) and (St) Antonino of Florence (1389–1459), 
Petrus Joannis Olivi has been considered as seminal for a new trade-based economy 
before the Reformation106.   

Today, Olivi is especially known for his “tract on contracts” written around 1293/5 
as the foundation of a new market-oriented economic theory107. His authorship, 

103  PETRUS JOHANNIS OLIVI, Quaestio an in homine sit liberum arbitrium/ Über die 
menschliche Freiheit, ed. P. Nickl (n. 101), , B cap.II.5.a, 74/76: „Ordo autem iustitiae non est 
participabilis ab eo quod nullam habet libertatem, nec refrenare se a praedictis secundum 
ordinem iustitiae potest fieri sine libertate, quia si non fit gratis et libere, numquam debet dici 
fieri iuste seu secundum iustitiam.“ Translated by Mary Beth Ingham (n.100): 268 at n.42: 
Now one who does not have freedom cannot participate in the order of justice, nor can one 
restrain one- self from the above according to the order of justice without freedom, because if 
such [restraint] is not done freely, it ought never be called just or according to justice. 

104  PETRUS JOHANNIS OLIVI, Quaestio an in homine si liberum arbitrium (Fn. 103), answer 
– cap. I n.1, 54, compared to II n.1, 68.

105  PETRUS JOHANNIS OLIVI, Quaestio an in homine si liberum arbitrium (Fn. 103), answer 
– cap. II.19 n.4, 160.

106  LANGHOLM, Ecomics in the Medieval Schools, Wealth, Exchange, Value, Money and 
Usury according to the Paris Theolocical Tradition 1200-1350, (Studien und Texte zur Geis-
tesgeschichte des Mittelalters, 29), Leiden/ New York/ Cologne 1992, 345.

107  TODESCHINI, “Oeconomia Franciscana”, Il: Pietro di Giovanni Olivi come fonte per la 
storia dell’etica-economica medievale, Rivista di storia e letteratura religiosa 13 (1977), 461-494.

Collegium Medievale 2025

44   Mathias Schmoeckel 



however, was discovered only in 1953108. In 1296/7, Petrus Joannis Olivi worked again 
on this text and added some remarks109. The text was first published by Giacomo 
Todeschini110,  and also slightly later by Sylvain Piron111. Giuseppe Franco recently 
published another edition with a German translation112. 

In the new editions, it consists of three or four parts on selling and buying (de 
emptionibus et venditionibus), on usury (de contractibus usurariis) and some remaining 
questions (dubia circa materiam contractuum), the last part dealing with restitutions 
(de restitutionibus). Modern editors called it the “tract of contracts”, because it deals 
with all different kinds of contracts. This is not, however, a clear concept of the time, 
because “contract” meant mostly mutual obligations, often in relation to trade, but 
did not yet clearly determine the range of applicable business transactions. Only in 
the 16th century, starting with François Connan (1508–1551), did the term “contract” 
slowly become the generic term for all bilateral obligations based on mutual will113. 
Until then, based on classical Roman law, the difference in form, legal requisites, and 
terminology was too important to conceive of as a single, unifying expression.  

The text starts with the classical question of whether selling for a price, either 
over or below its true value, is lawful. With reference to his knowledge of the cons-
tant practice in European markets, Olivi introduces two significations of “value” 
(valor): one according to its true nature, the other according to the actual need. As 
trade aims to provide men with the necessities of life, it can provide men with the 
product everybody needs, but rarely exactly at the price known to be the one and 
only true value. The latter perspective is thus more realistic. 

108  TODESCHINI, Richesse Franciscaine (n.), 151.
109  SILVAIN, Avant-Propos, in: PETRUS JOHANNIS OLIVI, Traité des contrats, éd. Sylvain 

Piron, (Bibliothèque scholastique), Paris 2012, 38.
110  TODESCHINI, Un trattato di economica politica francescana: Il “De emptionibus et 

venditionibus, de usuris, de restitutionibus” di Pietro di Giovanni Olivi, (Istituto storico italiano 
per il Medio Evo, Studi storici, 125/126), Rome 1980.

111  TODESCHINI, Un trattato (n.106); PIERRE DE JEAN OLIVI, Traité des contrats (Fn. 109).
112  PETRUS JOHANNIS OLIVI, Traktat über Verträge, ed. Giuseppe Franco, Hamburg 2021.
113  SCHMOECKEL, François Connan (1508-1551), das Synallagma und die Föderaltheologie, 

in: B. d’Alteroche/ F. Demoulin-Auzary/ O. Descamps/ F. Roumy (Hg.), Mélanges en 
l’honneur d’Anne Lefebvre-Teillard, Paris 2009 [2010], 963-989.

Collegium Medievale 2025

Francis of Assisi and the rise of modern market law   45



Furthermore, things on the market can be assessed in three ways: on the basis of 
their inherent qualities, on their necessity for life, or on the pleasure they create114. 
Obviously, I can buy water because I am thirsty, because it is useful for my household, 
or rather just for any pleasure. Of course, all these qualities are mostly based on 
personal assumptions, not even compelling motives. The decision to buy, therefore, 
is much more subjective than other choices, and people will be ready to pay different 
prices for objects on the market. As a result, Olivi contradicts the common iustum 
pretium doctrine. Though it might theoretically be possible to determine a price 
generally applicable for all markets throughout the year, human interests mostly 
prevail. If the emptor absolutely wants grain, he can pay a higher price in order to 
outperform competitors.  

According to Petrus Joannis Olivi this explains not only minor divergences from 
the usual price, which frequently occur. Different evaluations in special markets, 
situations, and times inevitably lead to different prices115. Moreover, the seller is not 
even bound to reveal all deficiencies of his goods, as long as the emptor is not 
endangered, or the discrepancy of the value is too high116. So the price can be determined 
on the basis of different knowledge and will differ for many simple reasons. 

The justice of the price is indicated by the consent, the common will of the parties, 
which forms the foundation of the purchase117. The price reflects how much the object 
is appreciated by the parties. In case grain becomes rare on a market, it would be 
wrong for the government to intervene and augment the price118. A higher price might 
deter other buyers, and such an intervention in the market could encourage parties 
to back off such bargains. The interdiction of higher prices in the future might 
encourage possessors not to sell their products yet.  

Petrus Joannis Olivi does not abandon the principle of the iustum pretium altogether, 
but just develops different criteria for evaluating the market with a new flexibility119, 

114  PETRUS JOHANNIS OLIVI, Traktat über Verträge, lateinisch/ deutsch, ed. Giovanni 
Franco, Hamburg 2021, here: De emptionibus et vendicionibus, distinctiones, n.8-11, 6 and 8. 
For a first division of value as abstract and social use by Thomas Aquinas as a follower of Al-
bertus Magnus cf. Piron, Avant-Propos (Fn. 109), 56.

115  PETRUS JOHANNIS OLIVI, Traktat über Verträge (Fn. 115), De emptionibus et 
vendicionibus, n.45, 28.

116  PETRUS JOHANNIS OLIVI, Traktat über Verträge (Fn. 115), De emptionibus et 
vendicionibus, n.49 and 50, 30.

117  PETRUS JOHANNIS OLIVI, Traktat über Verträge (Fn. 115), De emptionibus et 
vendicionibus, n.18 and 20, 12/ 14.

118  OLIVI, Traktat über Verträge (Fn. 115), De emptionibus et vendicionibus, n.42, 24/ 26.
119  Also BÉRIOU, Le vocabulaire (Fn. 74), 166.

Collegium Medievale 2025

46   Mathias Schmoeckel 



also thanks to his thorough knowledge of the practice. There is even a psychological 
dimension in his explanation of value120. As a result, he could maintain many rules on 
the just price, such as damages for exaggerated prices121. This is particularly the case 
where buyers as consumers are endangered by goods with illicit supplements, e.g. in 
wine, or by exaggerated prices122. We start to understand how unusual Petrus Joannis 
Olivi’s understanding of the market of his day was and how much he was ready to 
accept for the necessity of distributing goods in a continuously specializing society. 
 
Second part 
In the second part of the text, Olivi first comments on the legitimacy of loans, as also 
the use of things can be expressed by the market and paid by their value123. If, e.g., 
houses or horses can be rented, this can be done equally with grain and gold, too124. 
The iustum pretium rule, however, is also valid for loans125.  

Petrus Joannis Olivi continues with a rather lengthy debate on the legitimacy of 
interest rates. By the loan (mutuum), the use of things is transferred to the other 
party; it even becomes “his” thing according to Olivi126. Drawing apparently on 
Thomas Aquinas, interest rates can  legitimately be demanded because of expected 
profit, of inherent dangers in the contract, or of damages127. Money can be used in 
different ways, and even if it is borrowed in sacks to show of wealth, some price for 
this use has to be paid128. Money can even be invested and used as “capital”, in order 
to produce profit129. Here Petrus Joannis Olivi used an Occitan term of his time in 

120  TODESCHINI, Franciscan Wealth (Fn. 13), 117.
121  PETRUS JOHANNIS OLIVI, Traktat über Verträge (Fn. 115), De emptionibus et 

vendicionibus, n.54, 32.
122  PETRUS JOHANNIS OLIVI, Traktat über Verträge (Fn. 115), De emptionibus et 

vendicionibus, n.86, 52.
123  PETRUS JOHANNIS OLIVI, Traktat über Verträge (Fn. 115), De contractibus usurariis, 

n.2, 56.
124  PETRUS JOHANNIS OLIVI, Traktat über Verträge (Fn. 115), De contractibus usurariis, 

n.7, 58.
125  OLIVI, Traktat über Verträge (Fn. 115), De contractibus usurariis, n.11, 60.
126  PETRUS JOHANNIS OLIVI, Traktat über Verträge (Fn. 115), De contractibus usurariis, 

n.35, 68.
127  PETRUS JOHANNIS OLIVI, Traktat über Verträge (Fn. 115), De contractibus usurariis, 

n.39, 72 and n.51, 76.
128  PETRUS JOHANNIS OLIVI, Traktat über Verträge (Fn. 115), De contractibus usurariis, 

n.63, 84.

Collegium Medievale 2025

Francis of Assisi and the rise of modern market law   47



order to describe bargains, which will not only return the borrowed money, but also 
with a strong probability of some profit. Evidently, money bargains were frequent at 
his time. 
 

[. . .] non solum habet racionem simplices pecunie seu rei, sed eciam ultra hoc 
quamdam racionem seminalem lucre quam communiter capitale vocamus, et ideo 
non solum debet reddi simplex valor ipsius, sed eciam valor superadiunctus. 
 
It does not have its reason only in the simplicities of the money or the thing, but also bey-
ond this seminal reason of profit, which we usually call capital, and therefore not only 
the simple value has to be returned, but also the specially added value. 
 

The wording is conclusive in many ways. He refers to the new word, but claims that 
is has already become common by popular use. But he remains cautious and gives an 
explanation for this phenomenon: the given coin, like a seed, created profit and, there-
fore, must be rewarded in returning more money than the initial sum. However, the 
new term was not altogether innovative. DuCange in his dictionary lists nine 
different uses of capitale, some of them as loans obviously in our sense, and a few 
even earlier130. 

This chance of profit is not just a void emptio spei, but can be compared to the 
purchase of a pregnant cow, which soon will give birth to a calf, so that the thing will 
exist (emptio rei speratae)131. In order to describe his point, Petrus Joannis Olivi divides 
the sum of the money into the part which was given and the exceeding sum to be 
returned, which he calls the “added valor”. The reason for the validity of such a 
bargain is the “ratio seminalis”, the seminal reason, which is about to be realized. Ins-
tead of being sterile, money can be fruitful and profitable as long as it is used in a 
skilful way by experts. One of Petrus Joannis Olivi’s most important innovations is 
this distinction between the “capital” of the loan itself and the profit. Interest rates 
are only justified if the use of the capital implies risks for the owner and thus justifies 
interest rates by the lender in order to minimize the risk on the part of the lender. If 

129  PETRUS JOHANNIS OLIVI, Traktat über Verträge (Fn. 115), De contractibus usurariis, 
n.63, 128

130  CHARLES DU FRESNE DU CANGE/ G.A. LOUIS HENSCHEL, Glossarium mediæ et 
infimæ latinitatis, vol. 2, Paris 1842, 130-133, here 132 : capitale (7) with reference to documents 
from 1178 and 1252. I am deeply indebted to Harald Siems for his hint and other precious 
suggestions.

131  MAX KASER/ ROLF KNÜTEL/ SEBASTIAN LOHSE, 22nd ed. München 2021, Römisches 
Privatrecht, § 52.9, 303.

Collegium Medievale 2025

48   Mathias Schmoeckel 



the capital is returned in any case, there is no risk and no interest rates can be jus-
tified132.  

In the third chapter, some special contracts are explored. Olivi explains that usury 
can only occur in the context of loans133. In the case of contracts which are not a loan, 
but rather a gift or a purchase, no usury can occur, but at most parts of the contracts 
can be regarded as an injustice134. In the same way, the owner can sell some time, in 
which the goods can be used, to others135. 

In some cases, the money may be paid later according to subsequent events. This 
contract based on future developments is commonly called a “future”; until today it 
is a very risky contract and its legitimacy has been debated ever since. Petrus Joannis 
Olivi had no doubt, however, in accepting this business contract as long as the just 
price was not exceeded136. He even acknowledged that contracts with the chance of 
an imminent return of profit can be more valuable than contracts in other situations137. 
A contract on future goods can be the reason to reduce the price, because, e.g. the 
crop is not yet ripe, and the emptor has the risk of failed harvest138. 

Loaning money for risky games, however, constitutes also the case of usury139. 
This does not depend on the obvious risks, but results from the pure pleasure implied 
in such frivolous bargains.  
 
Third part 
Everything that is not owned by the possessor has to be returned. Moreover, all 
damages have to be compensated: only life itself cannot be restituted or expressed in 

132  PETRUS JOHANNIS OLIVI, Traktat über Verträge (Fn. 115), Dubia circa materiam 
contractuum, n.28-31, 106.

133  PETRUS JOHANNIS OLIVI, Traktat über Verträge (Fn. 115), Dubia circa materiam 
contractuum, n.39, 72.

134  PETRUS JOHANNIS OLIVI, Traktat über Verträge (Fn. 115), Dubia circa materiam 
contractuum, n.21, 98.

135  PETRUS JOHANNIS OLIVI, Traktat über Verträge (Fn. 115), Dubia circa materiam 
contractuum, n.23, 100.

136  PETRUS JOHANNIS OLIVI, Traktat über Verträge (Fn. 115), Dubia circa materiam 
contractuum, n.16, 69.

137  PETRUS JOHANNIS OLIVI, Traktat über Verträge (Fn. 115), Dubia circa materiam 
contractuum, n.51, 118.

138  PETRUS JOHANNIS OLIVI, Traktat über Verträge (Fn. 115), Dubia circa materiam 
contractuum, n.53, 120.

139  PETRUS JOHANNIS OLIVI, Traktat über Verträge (Fn. 115), Dubia circa materiam 
contractuum, n.79, 139.

Collegium Medievale 2025

Francis of Assisi and the rise of modern market law   49



money. As long as the profit was caused during the lifetime, it can be paid; later events 
do not have to be taken into consideration. Everything which was gained in frivolous 
ways has to be returned140. All sentences, including obligations of payment, have to 
be fulfilled141. Equally, everything that exceeds the just price has to be returned142. 

However, not all cases with regard to such obligations can be mentioned here. 
Obligations may regard others than the contract parties themselves. If a contract party 
is not paying the restitution, it might become the obligation of the trade agent or the 
public notary to pay for the damages etc.143 Family members might be liable for their 
husband or father. Even third parties who concluded contracts with known usurers 
might be obliged to return all the money they received from the usurer in order to 
return it to the wronged party144. The last sections all deal with the question of when 
and how damages have to be compensated.  

Many more cases and exceptions could be described. Generally, Gregory IX did 
not want to accept risk as a reason for interest rates (X 5.19.19, Canon Naviganti 
[1227–1234]); this question still needed the explanation of Thomas Aquinas.  
 
The specialists 
Clearly, Olivi knew the trade and markets of his time better than most lawyers, who 
still equated merchants and craftsmen. This is a reason why Olivi helped to establish 
a better understanding of the trade of his century145. Furthermore, Petrus Joannis 
Olivi accepted the authority of these experts to explain his admiration for the dy-
namics of the market. He appreciated their expertise in the forces of the market. 
Their long education and perilous adventures showed their civic heroism, their 
success proved them to be virtuous specialists in their trade, and they were necessary 
for the modern economy, like even Christ for the poor people146. 

Merchants appeared to him as trained specialists in fixing prices, inventors of 
business forms, and founders of their commerce147. He accepted their success as the 
result of their expertise and justified their profit as the price which society owed them 

140  PETRUS JOHANNIS OLIVI, Traktat über Verträge (Fn. 115), De restitutionibus, n.3f, 142 
and 144/ n.8, 146/ n.15, 152

141  PETRUS JOHANNIS OLIVI, Traktat über Verträge (Fn. 115), De restitutionibus, n.24, 158.
142  PETRUS JOHANNIS OLIVI, Traktat über Verträge (Fn. 115), De restitutionibus, n.32, 164.
143  PETRUS JOHANNIS OLIVI, Traktat über Verträge (Fn. 115), De restitutionibus, n.47, 176.
144  PETRUS JOHANNIS OLIVI, Traktat über Verträge (Fn. 115), De restitutionibus, n.56, 184.
145  TODESCHINI, Franciscan Wealth (Fn. 13), 128.
146  TODESCHINI, Richesse Franciscaine (n.2), 187.
147  TODESCHINI, Richesse Franciscaine (n.2), 142 

Collegium Medievale 2025

50   Mathias Schmoeckel 



for their contribution to the market and their necessary function therein148. Their 
professionality guarantees the rationality of the market, their experience the chance 
of profitable bargains149. 
 
Summary 
Petrus Joannis Olivi clearly had some special insight into the international market of 
his time150 and the professional exchange of goods in Southern France and Northern 
Italy151, thanks to both his native country and his career in the Franciscan teaching 
system. His experiences of the business transactions of the merchantmen in his 
country prove a strong interest in this commercial business and at the same time a 
commercial practice much more “modern” than previously assumed. In some cases, 
the harvest could even be sold before autumn by contracts in the style of futures.  

Petrus Joannis Olivi gave a new legitimation to the market, where all things and 
services could be sold or hired. With the intention to change goods and activities for 
the maintenance of human society and the common good, the market became not 
only a necessity, but also a new skill for supplying mankind with all things necessary 
for life. Moreover, it could be regarded as a new device to guarantee a basic justice, 
mainly on the basis of reciprocity, legitimised with the new knowledge of Aristotle’s 
Nicomachean Ethics and this tradition152. The mercator was no longer a potential 
criminal living off usury, but a modern specialist for the market, working for, and 
assuring the preconditions of, human society153. 

In the tradition of price theory, Olivi’s theory had great influence, especially in 
Italy154, but rather more due to his followers than his writings, which became banned 
as heretical. It has been recognized as the most advanced work of scholastic thought 

148  TODESCHINI, Richesse Franciscaine (n.2), 163, 173, 196.
149  TODESCHINI, Richesse Franciscaine (n.2), 161.
150  TODESCHINI, Richesse Franciscaine (n.2), 213.
151  TODESCHINI, Un trattato di economia politica francescana: il “De emptionibus et 

venditionibus, de usuris, de restitutionibus” di Pietro di Giovanni Olivi, Roma 1980, (Studi 
storici, 125/126), 14 refers to a “mentalità profondamente economicizzante”.

152  TODESCHINI, Richesse Franciscaine (n.2), 173 describes a “play of reciprocity”.
153  TODESCHINI, I mercanti e il Tempio. La società cristiana e il circolo virtuoso della ri-

chezza fra Medioevo ed Età Moderna, Bologna 2002, 349.
154  Cf. AMLETO SPICCIANI, La mercatura e la formazione del Prezzo nella riflessione 

teologica medioevale, (Atti della Accademia nazionale dei Lincei), Roma 1977, 150f concept of 
price in the writings of Thomas Aquinas, Henry of Gand, Pietro di Giovanni Olivi (181f), 25 
on Olivi’s “Tractatus de emptione et venditione” and the Italian tradition (271).

Collegium Medievale 2025

Francis of Assisi and the rise of modern market law   51



on economic issues, and furthermore, he seems to be one of the most interesting and 
important authors among the Franciscan Spirituals155. 

Once again, we found an elaborate relationship between the veneration of the 
ideal of poverty and a realistic comprehension of the contemporary market156, which 
we already recognized in essence in the thoughts of Francis of Assisi. The most 
fervent defender of the ‘Alter Christus’ and the principle of poverty showed great 
understanding or even sympathy for the development of the new market transactions, 
including the use of the capital and its profit.   
 
The first money deposits and the establishment of banks 
Petrus Joannis Olivi proves that money bargains were known, as well as commonly 
and proficiently used, at the end of the 13th century. We can assume the presence of 
a class of merchants and others who knew how to use this market to their advantage. 
We must suppose, furthermore, that Southern France and Northern Italy also had 
the necessary institutions for such a market. If money was used to store wealth, there 
was the necessity of safe places where such coins of silver and gold could be stored 
with little risk. The presence of such deposits at the same time provided the logic, or 
even necessity, of bargains concerning money. In other words, these commercial cities 
needed banking institutions for safe accommodation of money157, and, moreover, that 
these “mountains” of money were used for all kinds of purposes of the town and the 
merchants in order to ensure its productivity158.  

After dark centuries of poverty in which Europe had had little use for money, 
and tradition preferred agriculture as the only chance to increase wealth159, change 
came slowly. Since the end of the 12th century, there is evidence in the cities of 
Northern Italy160 that they accumulated money and developed strategies for a safe 
and lucrative storage of coins161. These treasures needed administration by bankers 

155  JOSEPH CANNING, The Paradox of Franciscan Use of Canon Law in the Fourteenth-
Century Poverty Disputes, in: M. Robson/ P. Zutshi (eds.), The Franciscan Order in the Me-
dieval English Province and Beyond, Amsterdam 2018, 255-270, 258.

156  TODESCHINI, Richesse Franciscaine (n.2), 167.
157  TODESCHINI, Richesse Franciscaine (n.2), 155.
158  TODESCHINI, Richesse Franciscaine (n.2), 243.
159  WOLFGANG TRAPP, Kleines Handbuch der Münzkunde und des Geldwesens in Deut-

schland, Stuttgart 1999, 68.
160  FAVIER, De l’Or et des épices : naissance de l’homme d’affaires au Moyen Âge, (Pluriel 

Histoire), Paris 1987, 289.
161  TODESCHINI, La banca e il ghetto, Roma/ Bari 2016, 22.

Collegium Medievale 2025

52   Mathias Schmoeckel 



and governments, as it became immediately obvious that money conveyed power 
over the public order. In Bologna, it was even the family of the bankers, the Pepoli, 
who took over the government of the city162.  

Theory in particular was late to acknowledge the new significance of money. Of 
course, money as a measure of value and means of exchange was a part of Aristotle’s 
teaching, which formed the European tradition163. Whilst a first tract on state 
economy was published already at the end of the 1190s, namely Richard FitzNeal of 
Ely’s “Tractatus de Scaccario”, the first theory on money was developed only in 1370 
by Nicholas Oresme, in his “De Moneta”164. Only in the 13th century did authors like 
Henry of Ghent (1217–1293) start to accept the advantages of money and abandon 
the old distinction between the good production of farmers and dishonest business 
of merchants165. Recently, Wolfgang Ernst and David Fox edited an innovative 
volume on the history of money law166. For a long time, banks were seen as inventions 
of the 15th century167. Once again, these innovations are linked with Franciscan monks 

162  TODESCHINI, La banca e il ghetto (Fn. 160), 22. For the Florentine company of the 
Peruzzi cf. EDWIN S. HUNT, The Medieval Super-Companies, Cambridge 1994.

163  LANGHOLM, Economics in the Medieval Schools, Wealth, Exchange, Value, Money 
and Usury according to the Paris Theolocical Tradition 1200-1350, (Studien und Texte zur 
Geistesgeschichte des Mittelalters, 29), Leiden/ New York/ Köln 1992, 134; JOEL KAYE, 
Economy and Nature in the Fourteenth Century. Money Market Exchange, and the 
Emergence of Scientific Thought, Cambridge 1998, 46.

164  The “De Moneta” of Nicholas Oresme and English Mint Documents, ed. Charles 
Johnson, London 1956, 3/5.

165  KAYE, Economy and Nature (Fn. 162), 103.
166  For the history of money law cf. THOMAS RÜFNER, Money in the Roman Law Texts, 

in: D. FOX/ W. ERNST, Money in the Western Legal Tradition. Middle Ages to Bretton 
Woods, Oxford 2016, 93-109; WOLFGANG ERNST, The Legist’s Doctrines on Money and the 
Law from the Eleventh to the Fifteenth Centuries, ibidem, 110-135, who proves some 
awareness of the problem since Pillius in late 12th century; FABIAN WITTRECK, Money in Me-
dieval Philosophy, ibidem 53-70, 59 on the central role of Thomas Aquinas; STEFAN KÖTZ, 
The Last Scholastic on Money, ibidem, 71-89.

167  ANSCAR PARSONS, Bernardine of Feltre and the Montes Pietates, Franciscan Studies 
1.1 (1941), 11-32, 11; HERIBERT HOLZAPFEL, Die Anfänge der Montes Pietatis (1462-1515), 
München 1903; MENNING, The Monte’s ’Monte’: The Early Supporters of Florence’s Monte 
di Pietà, Sixteenth Century Journal XXIII n.4 (1992), 661-676, 663; same, Charity and State 
in the late Renaissance Italy, The Monte di Pietà of Florence, Ithaka NY. 1993; RICHARD  
HILDRETH, The History of Banks: To which is Added, a Demonstration of the Advantages 
and Necessity of Free Competition in the Business of Banking Hillard, Gray & company, 
London 1837 reimpr. New York 1968, 5f, pointing at Venice in the 12th or 13th century.

Collegium Medievale 2025

Francis of Assisi and the rise of modern market law   53



like Bernardino da Feltro or Marco di Matteo Strozzi OFM; the “Monte di Pietà” 
in Siena, established in 1472, is regarded as the oldest bank in Europe.  
Of course, the Church contributed to the use of money. Charities raised money 
throughout Europe and tithes had to be transferred, at least partially, to Rome. This 
was easier in coins and was often carried out by banks168. The Church assumed a 
rather restrictive, but not hostile, position towards the growing money business169. 

Todeschini also recently explained the remarkable presence of foreigners, es-
pecially Jews, in money transactions. Lombards and Tuscans, outside their countries, 
were also involved in the early banking business. Obviously, foreigners were regarded 
as particularly fit for this trade170. Foreigners had less reason to be bound by their 
families or networks; they could remain neutral with regard to domestic quarrels 
more easily than others. Furthermore, their business depended on their good 
reputation. Much less than citizens, foreigners could not afford any scandals. Just as 
in the administration of the cities of Northern Italy, with the famous constitution of 
the magistrates established by Emperor Frederick Barbarossa, people from outside 
the town were entrusted with the positions of mayors and judges, in order to avoid 
partiality. The mendicant orders, of course, could not fulfil this task as they had to 
stay out of commerce altogether.  

In this light, we should be more aware of copious chapters on such bargains, as 
we find in the literature of the public notary Rolandus de Passageriis (1234–1300). 
Obviously, notaries were not only aware of such new contracts171, but took part in 
their documentation and the realization of such bargains. They also probably took 
part in their development. In light of the new discoveries in the work of Petrus 
Joannis Olivi, more of the legal practice should be discovered in this author. 
 

168  S. KRISTENSEN, Money and religious devotion in medieval Northern Europe, in: Sv. 
H. Gullbekk/ Ch. Kilger/ St. Kristensen/ H. Roland (eds.), Coins in Churches Archaeology, 
Money and Religious Devotion in Medieval Northern Europe, London/ New York 2021, 3–
28; De decimis, Der Beitrag der Kanonisten zur Entstehung eines kirchlichen Steuerrechts, in: 
David von Mayenburg/ Franck Roumy/ Orazio Condorelli/ Verf. (Hg.), Der Einfluss der 
Kanonistik auf die europäische Rechtskultur, Band 5: Das Recht der Wirtschaft, (Norm und 
Struktur, 37.5), Köln/ Weimar/ Wien 2016, 405-431.

169  ANDREAS THIER, Money in Medieval Canon Law, in: David Fox / Wolfgang Ernst 
(eds.), Money in the Western Legal Tradition: Middle Ages to Bretton Woods, Oxford 2016, 
136-166, 148 with reference to Hostiensis as an example.

170  TODESCHINI, La banca e il ghetto (Fn. 160), 32, 37.
171  TODESCHINI, La banca e il ghetto (Fn. 160), 20 with reference to ROLANDUS DE PAS-

SAGERIIS, Summa totius artis notariae, Venice 1546 re-ed. Roma 1977, [written around 1245], 
pars I, cap.3 “de debitis et creditis”.

Collegium Medievale 2025

54   Mathias Schmoeckel 



Franciscans and Magnus Lagabøtir 
 
The relation of Franciscans with royalties 
All parts of European society in the 13th century were fascinated by Francis, even 
princes. Starting in 1223, for example, (St) Elisabeth of Thuringia (1207–1231) was 
acquainted with the teaching of Francis of Assisi and tried to follow his example from 
a very young age. She was the daughter of the King of Hungary, and married the 
Landgrave of Thuringia, Duke of Austria etc. The younger brother of her husband, 
Heinrich Raspe, became governor of the Empire in 1242 and in 1246 was even elected 
as King Henry IV. Obviously, her family was quite in the centre of imperial politics 
at this time, which was also true for her descendants. 

After the early death of her husband, she vowed obedience in 1228 to a dubious priest, 
Konrad of Marburg, in the Franciscan church of Eisenach, and abandoned all wealth 
and luxury until her early death in 1231. In 1235 Elisabeth was already officially recognized 
as a saint of the Church172 , and certainly became one of the most famous saints of the 
time. Her case illustrates how the ideal of poverty inspired even the highest families. 
Her large family and many others spread the news. Her son Hermann II (1222–1241) 
was educated in Paris, whilst her daughter Sophie (1224–1275) became Duchess of 
Brabant, whose son became the first Landgrave of Hesse. In 1237 Caesarius of Heis-
terbach had already incorporated her story into his most famous book of miracles173. 

Count Adolf IV of Holstein (before 1206–1261) had vowed in 1239 to become a 
priest in case of a victory of his enemy; consequently, in 1240 he entered the Francis-
can monastery in Hamburg. His daughter Mechtild, marrying Abel of Schleswig, 
later King of Denmark, started the connection of the two duchies and the affiliation 
with Denmark. Many royals throughout Europe now entered holy orders, often in 
Franciscan monasteries. 

In Norway, it was King Håkon IV Håkon(ar)son (1217–1263) who invited or 
welcomed the first Franciscans. In Bergen, Oslo, and Trondheim the first seem to 
have arrived in the 1220s174. The kings helped to build the first monasteries and chur-

172  ARNO BORST, Elisabeth, NDB, vol. 4, Berlin 1949, 452. 
173  CAESARIUS VON HEISTERBACH, Vita sancte Elyzabeth lantgravie (1236–1237), in: A. 

Huyskens/ A. Hilka (eds.), Die Wundergeschichten des Caesarius von Heisterbach, vol.3: 
Die beiden ersten Bücher der Libri VIII Miraculorum: Leben, Leiden und Wunder des 
heiligen Engelbert, Erzbischofs von Köln; die Schriften über die heilige Elisabeth von 
Thüringen, Publikationen der Gesellschaft für Rheinische Geschichtskunde, Bonn 1937.

174  SYNNØVE MYKING, The universal and the local: religious houses as cultural nodal points 
in medieval Norway, in: S. Suppersberger Hamre (ed.), Foreigners and Outside influences in 
Medieval Norway, Oxford 2017, 75-96, 83.

Collegium Medievale 2025

Francis of Assisi and the rise of modern market law   55



ches from the 1240s, like in Tøndsberg175. In the mid 1260s, Magnus Håkonarson 
invited yet more Franciscans to Norway176. Håkon also used the monks as lay judges 
(sendemenn), as was also done in Scotland and on the Norwegian islands177. 

Magnus Håkonarson gave the order to reconstruct the first Franciscan church in 
Bergen in stone, which was named the St Olav’s Church in the 1250s, named after 
the martyr king who introduced Christianity in Norway. After yet another fire, King 
Magnus VI Lagabøtir (1238–1280) became the main benefactor of this church, which 
became the cathedral of Bergen after the fire of 1270.  

Håkon IV and his son are known to have been interested in a peaceful cooperation 
with the Church. The “Treaty of Tøndsberg”, the Norwegian concordat of 1277, 
agreed on ecclesiastical jurisdictional rights and divided the spheres of authority in 
the Norwegian realm. Both understood that cooperation with the Church helped to 
grow authority and planful administration in Norway. Laurence Octave was the first 
Franciscan in Scandinavia to become a bishop: in 1246 he became archbishop of 
Upsala, and Innocent IV did not accept his refutation of the new dignity178. Since 
1226, the Pope also tried to use Franciscans for the administration of Norway’s dio-
ceses179. The mendicant orders participated in the Norwegian government of 
ecclesiastical structures and the propagation of knowledge. Norway provides for a 
wonderful example of the different uses of the friars in the expansion of the administ-
ration of towns, dioceses, and the court.  

 
 
 

 

175  LOUISE DIGERNES, Fransiskanerordenen i det norske middelaldersamfunnet (Master 
thesis), cf. https://bora.uib.no/bora-xmlui/bitstream/handle/1956/4119/69630733.pdf? 
sequence=1&isAllowed=y, last 7.5.2022, 15f; more general for his ecclesiastical politics cf. 
KIRSI SALONEN/ KURT VILLADS JENSEN, Scandinavia in the Middle Ages 900-1550. Between 
Two Oceans, Abingdon 2023, 78, 163. For a context with the secular legislation as a Magna 
Charta of Norway cf. Dillon Richard Frank Knackstedt, A Kingdom of Co-Inherence: Chris-
tian Theology and the Laws of Magnus the Lawmender of Norway, 1261-1281, Master Theses, 
Western Michigan University, 2019], https://scispace.com/pdf/a-kingdom-of-co-inherence-
christian-theology-and-the-laws-of-4whg0yd35x.pdf, last 25.4.2025, 10.

176  PETER ANDREAS MUNCH, The Chronicle of Man and the Sudreys, Douglas 1874, 226.
177  DIGERNES, Fransiskanerordenen (Fn. 174), 24.
178  JOHN MCCLOSKEY, The Life of Saint Francis of Assisi: and a Sketch of the Franciscan 

Order, New York 1867, 303. 
179  DIGERNES, Fransiskanerordenen (Fn. 174), 74.

Collegium Medievale 2025

56   Mathias Schmoeckel 



Wealth and social care  
But there was another way in which the Franciscan movement propagated in Europe. 
The first Franciscan brothers were swept along with the expansion of trade and the 
establishment of new cities, typically in Southern France and Italy180. They were att-
racted by the task of serving as confessors to the newly established craftsmen and 
merchants. At the same time, they were apparently respected for their good counsel 
and their expertise, even in the questions of the new market. In this way, the first 
Franciscans might not have come by royal invitation, but of their own initiative, even 
perhaps in the lifetime of Francis around 1222181, together with the other voyagers 
who wanted to become citizens in Norwegian cities, probably via Saxony and 
Denmark182. This links the cities of Norway with many other European cities.  

Franciscans were known to care for the poor. Their presence was therefore at the 
same time a means to spread the necessary knowledge in economic issues, to stabilize 
the society by caring for the poor, and, by commenting on current developments, to 
correct economic misbehaviour183 and to enhance general acceptance of the new 
economic system.  

The link of economic growth and social care on the one hand and the success of 
the Franciscan movement on the other has been studied in particular since Jacques 
Le Goff invited European historians to describe this link184. Economic success and 
care for the poor form a “complexio oppositorum”, which belong together. The 
emerging towns needed the business for their success, but also the infrastructure that 
cared for the needy. The expertise of Franciscans could be used to set up new cities185. 
This was true for Italy and Southern France and can be found in many new cities 
around Europe as well. So even if we still do not have the documentary evidence, we 

180  KARL BALTHASAR, Geschichte des Armutsstreites im Franziskanerorden (n. 10), 236.
181  MCCLOSKEY, The Life of Saint Francis of Assisi: and a Sketch of the Franciscan Order 

New York 1867, 303; on the history of Franciscan historiography for Scandinavia cf.  
LOUISE DIGERNES, Fransiskanerordenen i det norske middelaldersamfunnet (Master 

thesis), cf. https://bora.uib.no/bora-xmlui/bitstream/handle/1956/4119/69630733.pdf? 
sequence=1&isAllowed=y, last 7.5.2022, 14.

182  JØRGEN NYBO RASMUSSEN, The Franciscans in the Nordic Countries, in: H. Roelvink 
(ed.), Franciscans in Sweden. Medieval Remnants of Franciscan Activities, Assen 1998, 6-21, 9.

183  For example CECILIA IANNELLA, Giordano da Pisa. Etica urbana e forma della società, 
Pisa 1999, 106 for this Dominican preacher.

184  LE GOFF, Ordres mendiants et urbanisation de la France médiévale. État de l’enquête, 
“Annales. Économies. Sociétés. Civilisations” 25 (1970), 924-946.

185  In this sense for a later age JULIA MCCLURE, The Franciscan Invention of the New 
World, Cham 2017.

Collegium Medievale 2025

Francis of Assisi and the rise of modern market law   57



can assume that the same motives also applied in Bergen. Furthermore, as Franciscans 
were known for their erudition, a Franciscan monastery could also serve as the first 
step for education in the town. For such reasons, Franciscans were welcome, or even 
invited, when they arrived together with the new citizens of Bergen. With their es-
tablishment of social care in these new towns, they helped to make the cities liveable.  

A short comparison with the Norwegian law code of 1274 might be helpful186. 
Where it treats the law of destitute people (VIII-5), it describes debts as a chance to 
rebuild what was lost. Oaths and custody are no longer preferred ways to ensure that 
the money is given back, albeit their little chances, but instead sureties of relatives 
and a promise of the lessor to work the debt off are proposed. The worst reaction of 
the debtor would be to run away and forfeit the chance to solve the problem. 

By its economy, the society gives chances, and the task of the legislator is to 
exclude impossible contracts. Six prudent people have to assess, how long a cow can 
be rented, and no one should be obliged to pay the rent for a longer period (VIII-14). 
The king and his magistrates grant fair and equal chances in this kingdom, they serve 
the rich and the poor, the young and the old, and even foe and friend alike (I-10). 
They have helped individuals to provide for their future, e.g. in buying seeds (VII-
12). Only if the legislator is aware of the different positions of everybody, all men 
can use their individual chances in the same way. When a marriage is ended by death, 
the surviving part has to ensure that no child is left without any means (V-14). In the 
same way, the king has to enact provisions for the protection of the rich and the poor 
(IV-3). 

For this reason, this kingdom does not want to revenge misdeed by equally 
atrocious wounds, all must look for ways instead to ameliorate the society following 
the advice of good people (IV-3). By bringing the poor to the places, where work 
waits to be done, the kingdom cares for the poor and at the same time provides for 
the necessities of production and the wealth of the law (V-57).  
In this perspective, the lawgiver shows his concern for all parts of the society as im-
portant. This is reminiscent of Franz’s praise of the sun, according to which there 
are no unimportant parts of creation, or of his conviction that all parts of society 

186  The code is cited here according to the translation of JÓHANNA KATRÍN FRIÐRIKS-
DÓTTIR: Magnus the Lawmender’s Laws of the Land , London 2024, https://www.routledge. 
com/Magnus-the-Lawmenders-Laws-of-the-Land/KatrinFridriksdottir/p/book/ 
9781032610542?srsltid=AfmBOoqrPLFiEpgyBP85Ai05edifkJqHfxZGChx67_PXwJ82Cq7V
oPzR, last 8.5.2024, which follows the oldest manuscript of the code, (citing the book and the 
article); while the German edition of RUDOLF MEISSNER (ed.), Landrecht des Königs Magnus 
Hakonarson, (Germanenrechte Neue Folge/ Nordgermanisches Recht 1), Weimar 1941) 
followed a version of 1840; the numbering differs. 

Collegium Medievale 2025

58   Mathias Schmoeckel 



must work together to strengthen the economy. Once again, we do not find direct 
references from the lawbook to the Franciscan movement. Yet we find similar inter-
est, particularly in an almost modern concern for all parts of the Norwegian society 
including a proper poor relief law. 
 
The merchant’s model 
Whilst we still lack more detailed information on the role of Franciscans in stabilizing 
the royal government in Norway or setting up a new commercial centre in Bergen, 
it is clear that Norway took part in the European fascination with the new mer-
chantmen.  

An important text from the time of King Håkon IV describes the ideal education 
for a king’s man around the mid 13th century, which gives important indications in 
our context. The text is called “King’s mirror” or “Konungsskuggsiá” and describes 
the conversion of a father with his son, who plans his career. The text itself proves a 
link between Norway and the University of Paris in the 13th century, where the idea 
of the “four sisters” was found187.  

It contains the story of a father who shares his own experiences with his son188. 
Until now we do not know about the author’s contact to Franciscan movement189. 
But it agrees with Franciscan thought that man should be better educated in order to 
serve the country and the society. The book tries to convey the ideal of manliness of 
the king’s men, describing good life and courtly manners, which includes humility190. 
In the end, this describes also the ideal of the king191. Most parts of the book describe 
the proper administration of justice. The father advises his son to study the law books, 
but also the custom of the land. Using many examples, the father tries to explain how 
truth, peacefulness, justice, and charity are realized in judgement, sometimes with 
leniency, in other times with strictness. 

187  JØRN ØYREHAGEN SUNDE, Daughters of God and Counsellors of the Judges of Men: 
Changes in the Legal Culture of the Norwegian Realm in the High Middle Ages’, in: Stefan 
Brink/ Lisa Collinson (eds.), New Approaches to Early Law in Scandinavia, Acta Scandinavica, 
39, Turnhout 2014, 131-83.

188  Thus RUDOLF MEISSNER, Einleitung, in: Der Königsspiegel. Fahrten und Leben der 
alten Norweger aufgezeichnet im 13. Jahrhundert, Leipzig/ Weimar 1978, 6; for a commentary 
cf. also Jens Eric Schnall/ Rudolf Simek (eds.), Speculum regale. Der altnorwegische Königs-
spiegel (Konungs skuggsjá) in der europäischen Tradition, Wien 2000.

189  On the political thought and moral teaching of this text cf. SVERRE BAGGE, The Political 
Thought of the King’s Mirror, Brepols 1987.

190  Chap. 40, 140, 146.
191  Chap. 43, 156.

Collegium Medievale 2025

Francis of Assisi and the rise of modern market law   59



The first three chapters, however, deal with his first occupation as a merchant. It 
also serves to describe some voyages, even to Greenland and the wonders of the 
territories belonging to Norway. Although the son plans to become a member of the 
royal court, studying countries and languages serves as a good first education192. Mer-
chants have to risk their lives and their goods and find trustworthy partners abroad 
instead of looking for immediate success, which would be the difference between 
true merchantmen and cheaters. Good merchants have to show courage and 
determination, have to learn how to conclude contracts – always in presence of wit-
nesses – and to know the law to defend their own position in trials193. Distribution 
of wealth should minimize risk, and profit should be shared with God and the 
Church. In this text, true merchants serve as the ideal of men, and their job is 
conceived of as the best education for the future powerful elite serving the king. 

Compared with the rest of the text, which is less theoretical and tells more of 
personal experience, the short part on trade seems more the sketch of an ideal. The 
rest of the book explains the duties of people working in the royal administration. 
Even the king himself as the highest judge of his realm has to pass sentences which 
are just. A famous story of the four sisters illustrates this ideal. These sisters are jus-
tice and verity, which generally determine the verdict, but sometimes the decision 
has to be mitigated by the others, charity and peacefulness. The death penalty is harsh, 
but just, so long as it is necessary194. All judges have to avoid greed, enmity, violence 
and the influence of friendship195. 

This ideal, however, of exploring the world, extending knowledge, and working 
for the common good, seems very close to the attitude of the Franciscans. The 
fascination was not motivated solely by economic success. It was, rather, a new spirit 
of individual chances and obligations. These first businessmen discovered new pos-
sibilities and engaged themselves in order to be successful. This ability of individuals 
to change their lives and the conditions of their families and neighbours taught a new 
lesson of human possibilities196. Everybody could find new success and at the same 
time take part of it to care for the needy. Once again, we find a link between the 

192  Chap. 3, 28.
193  Chap. 4, 30.
194  Chap. 61, 213.
195  Chap. 59, 208.
196  PETER SCHALLENBERG, Armut oder Ethik? Der Beginn der Sozialethik in der franzis-

kanischen Armutsbewegung, in: H.-D. Heimann/ A. Hilsebein/ B. Schmies/ Ch. Stiegemann 
(eds.), Gelobte Armut. Armutskonzepte der franziskanischen Ordensfamilie vom Mittelalter 
bis in die Gegenwart, Paderborn/ München/ Wien/ Zürich 2012, 67-80.

Collegium Medievale 2025

60   Mathias Schmoeckel 



chance of successful business and the obligation to care for the poor in the vicinity. 
It was a new morality which helped Europe to grow in every conceivable way.  

Much of the necessary knowledge, also in commerce, was propagated by the 
Franciscans and Dominicans in the 13th and 14th centuries. Francis encouraged his 
friends and his readers to use their individual abilities for their and the society’s best. 
This spirit emboldened entrepreneurship avant la lettre just as it inspired everybody 
else to look out for chances to make the world a better place. The changes in law and 
economy described here are nothing but fruits from the same tree of Franciscan 
theology. The same seems true for the Konungsskuggsiá.  

Already Quaglioni pointed at the major shift from an economy which argued in 
theological terms to a theology that also took the economy into consideration197. The 
preaching and teaching of the mendicant orders taught their contemporaries this new 
spirit as well as the new, rather technical vocabulary198. Life became a challenge for 
everybody to mend his destiny as well as his society.  
 
Summary  
Francis of Assisi already struck his contemporaries with his new perception of the 
world. In the old “Portiuncula” he saw chances where others just found decay. He 
addressed his surroundings, even the creatures, praising their individual capabilities 
and skills. He encouraged everybody to take initiatives to settle debts or to correct 
faults. Each position was different and yet full of its own special wonders, as Francis 
explained in his “Canticle of the Sun”. Many things had to be endured, but life offered 
so much many chances. And the new economy of his age introduced the plurality of 
the nations and regions, finishing the unity in the tradition of the Empire199.    

Francis of Assisi changed the world with the keen perception of his society and 
the commitment to all its members, which allowed him to combine the opposite sides 
of life. Freedom was also self-mastery200. Visitors perhaps first noticed those Francis-
cans who lived with the lepers and the homeless, but they also served as the confessors 
of the mighty and wealthy. The ideal of poverty presupposes wealth, and every society 
needs food as well as a hint of a better world201. Like the different sides of a coin, the 

197  DIEGO QUAGLIONI, A review of: Un trattato di economia politica francescana: Il “De 
emptionibus et venditionibus, de usuris, de restitutionibus” di Pietro di Giovanni Olivi by 
TODESCHINI, Studi Storici 23 n.2 1982, 468-470, 468.

198  BÉRIOU, Le vocabulaire (Fn. 74), 151-186.
199  LE GOFF, Saint François d’Assise, Paris 1999, 156.
200  For Alexander of Hales cf. INGHAM, Franciscan Identity, Poverty and the Rational 

Will: From Summa Halensis to John Duns Scotus, in: Lydia Schumacher (ed.), The Legacy 
of Early Franciscan Thought, Berlin/ Boston 2021, 257-279, 270.

Collegium Medievale 2025

Francis of Assisi and the rise of modern market law   61



market needed the new economy as well as impartial specialists. In the same way, 
ecclesiastical criticism could ban harmful practices and excesses in a free market202. 

Obviously, the 12th and early 13th century was a period of growing contradictions. 
With the development of trade came the increase of capital and a new prosperity for 
Europe. At the same time, the Franciscans became a typical asset of the medieval 
cities, staying with the lepers and serving the wealthy as confessors. They were eager 
to learn in universities and would take over St Elisabeth’s initiative for the lowest in 
society. Do these aspects, perhaps, represent less of a contradiction but instead the 
two different sides of a coin, which only together explain the new complex order? 
Obviously, Francis understood that the new economic order presupposed the exis-
tence of poor as well as of rich people, at least relative to one another. Wealth was 
the condition of assistance for the poor. Charity for the poor, an essential feature of 
Christianity, was thus the chance to legitimize affluence as well as the new economic 
order203. 

Francis emphasized the individual chances of everybody and understood that free-
dom entails obligations. The use of goods can serve the common good, testamentary 
liberty is a chance to make up for mistakes of the past, and money can buy what 
people need. He understood better than his contemporaries that it is the individual 
way in which these assets are used which determines a positive or negative result for 
the society.  

It is this fundamental insight which caused his rather short writings to be so in-
spiring and to lead to so many innovations. It is further amazing how much Petrus 
Joannis Olivi understood of the business transactions of his time. Following Francis, 
for him “capital” was not an abomination for want of charity, but a chance to improve 
contracts as a means to nourish the European society. Just like money, capital is not 
bad in itself, but rather the way in which it is used204. And it seems to be the first 
reference to this economic term, which has received such a bad reputation in the last 
centuries. 

201  LE GOFF, Saint François d’Assise, Paris 1999, 157 on the integration of the poor in the 
new society and its economic order.

202  In this sense already SCHMOECKEL, From subsistence to profit as economic orientation. 
Major shifts in economic order, Sartoniana 33 (2020), 73-112.

203  Cf. the argumentation of Bonaventura and Petrus Joannis Olivi in TODESCHINI, Caritá 
profitto nella dottrina economica Francescana da Bonaventura all’Olivi, Franciscan Studies 6j0 
(2002), 325-339. 

204  Cf. CECILIA IANNELLA, Giordano da Pisa. Etica urbana e forma della società, Pisa 1999, 
126 for Giordano da Pisa.

Collegium Medievale 2025

62   Mathias Schmoeckel 



The new possibilities also brought new risks of failure with regard to God and 
the common good. Merchantmen could find new goods or new routes for their trade. 
Learned people could develop new insights in universities. In the same way, the royal 
administration had to provide for the best conditions, especially a just jurisdiction, 
to ensure peace and order in the country. Saints like St Elisabeth also embodied the 
opportunity to change society for the better through their personal commitment205. 
In the end, the influence of Francis on the law is less derived from the rule of the 
Franciscan orders, but lies in a profound reinterpretation of the world and its 
phenomena, including the law, as an opportunity to praise God. In any case, the 
concept of law was expanded to increasingly refer not to objective, but to subjective 
law, for the role of law in the economy, this means:  

 
1) Through new interpretations, existing law was opened up to a wealth of new 

ideas, such as determining a fair price and allowing for circumvention of 
prohibited usury. 

2) From a moral perspective, fundamental values of the Church were emphasized, 
which were to be taken into account in the interpretation. This was a means 
to strengthen the social acceptance of the new economy in protecting the 
society from evident abuses.  

3) As confessors to princes and merchants, the Franciscans could advise on the 
development of the new economy and rule and demonstrate how the op-
portunities offered by the law could be exploited. 

4) At the same time, with their vow of poverty, they placed themselves outside 
the control of money and trade. The establishment of almshouses and hos-
pitals helped those who could not survive in the economy themselves. But it 
was only through these institutions of charity that the system was able to oc-
cupy such a broad space in society. 

 
Bibliography 
 
Primary Sources 
Caesarius VON HEISTERBACH. Vita sancte Elyzabeth lantgravie (1236–1237). In Die 

Wundergeschichten des Caesarius von Heisterbach, vol. 3, edited by A. Huyskens 
and A. Hilka. Bonn: Publikationen der Gesellschaft für Rheinische Geschich-
tskunde, 1937. 

205  ANDRÉ VAUCHEZ, La Sainteté en Occident aux dernières siècles du Moyen Âge, Aix-
en-Provonce/ Paris 1981, 243ff, 388.

Collegium Medievale 2025

Francis of Assisi and the rise of modern market law   63



Francis OF ASSISI. Regula non bullata. Edited by H. Böhmer. In Analekten zur Ges-
chichte des Franciscus von Assisi. Tübingen and Leipzig: J.C.B. Mohr, 1904. 

Francis OF ASSISI. Regula paenitentium. In Analekten zur Geschichte des Franciscus 
von Assisi, edited by H. Böhmer, 79. Tübingen: J.C.B. Mohr, 1904. 

Francis OF ASSISI. Testamentum. In Analekten zur Geschichte des Franciscus von 
Assisi, edited by H. Böhmer. Tübingen and Leipzig: J.C.B. Mohr, 1904. 

MAGNUS THE LAWMENDER. LAWS OF THE LAND. Translated by Jóhanna Katrín 
Friðriksdóttir. London: Routledge, 2024. 

JOHNSON, Charles, ed. The «De Moneta» of Nicholas Oresme and English Mint 
Documents. London: Nelson, 1956. 

OLIVI, Petrus Johannis. Quaestio an in homine sit liberum arbitrium / Über die 
menschliche Freiheit. Edited and translated by Peter Nickl. Freiburg: Herder, 
2006. 

OLIVI, Petrus Johannis. Über die menschliche Freiheit. Lateinisch/deutsch. Trans-
lated and edited by Peter Nickl. Freiburg: Herder, 2006. (Quaestio 57 zum 
zweiten Buch der Sentenzen). 

OLIVI, Petrus Johannis.  Traité des contrats.  Edited by Sylvain Piron. Paris: 
Bibliothèque scholastique, 2012. 

OLIVI, Petrus Johannis. Traktat über Verträge (De emptionibus et venditionibus, de 
usuris, de restitutionibus). Edited by Giuseppe Franco. Hamburg: Felix Meiner, 
2021. 

ROLANDUS DE PASSAGERIIS. Summa totius artis notariae. Venice, 1546. Reprint, 
Rome: Edizioni di Storia e Letteratura, 1977. 

DE CELANO,Thomas. Vita prima S. Francisci. Edited by H.G. Rosedale. London: 
British Society of Franciscan Studies, 1926. 

 
Secondary Sources 
BAGGE, Sverre. The Political Thought of the King’s Mirror. Turnhout: Brepols, 1987. 
BALTHASAR, Karl. Geschichte des Armutsstreites im Franziskanerorden bis zum 

Konzil von Vienne. Münster: Aschendorff, 1911. 
BARTOCCI, Andrea. «La povertà francescana tra ius decretalium e scientia iuris nel 

Trecento.» In The Theology of «Potentia Dei» and the History of European 
Normativity, edited by Anton Schütz and Massimiliano Traversino, 79–102. 
Bologna: Divus Thomas, 2013. 

BÉRIOU, Nicole. «Le vocabulaire de la vie économique dans les textes pastoraux des 
frères mendiants au XIIIe siècle.» In L’economia dei conventi dei frati minori e 

Collegium Medievale 2025

64   Mathias Schmoeckel 



predicatori fino alla metà del Trecento, 151–186. Spoleto: Centro Italiano di Studi 
sull’Alto Medioevo, 2004. 

BORST, Arno. «Elisabeth.» In Neue Deutsche Biographie (NDB), vol. 4, 452. Berlin: 
Duncker & Humblot, 1949. 

BROOKE, Rosalind B. The Image of St Francis: Responses to Sainthood in the 
Thirteenth Century. Cambridge: Cambridge University Press, 2006. 

BURR, David. Olivi and Franciscan Poverty: The Origins of the Usus Pauper 
Controversy. Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 1989. 

CANNING, Joseph. «The Paradox of Franciscan Use of Canon Law in the Fourteenth-
Century Poverty Disputes.» In The Franciscan Order in the Medieval English 
Province and Beyond, edited by Michael Robson and Patrick Zutshi, 255–270. 
Amsterdam: Amsterdam University Press, 2018. 

CECCARELLI, Giovanni. «L’usura nella trattatistica teologica sulle restituzioni dei 
‘male ablati’ (XIII-XIV secolo).» In Credito e usura fra teologie, diritto e 
amministrazione, edited by D. Quaglioni et al., 3–23. Rome: École Française de 
Rome, 2005. 

CENCI, Cesare. «Vestigia constitutionum praenarbonensium.» Archivum Francis-
canum Historicum 97 (2004): 61–98. 

CONRAD, Susanne. «Franziskanische Armut als Heilsgarantie.» In  In proposito 
paupertatis, edited by G. Melville and A. Kehnel, 89–99. Münster: LIT, 2001. 

CONDORELLI, Orazio. «Il testamento confermato dal giuramento tra diritto civile e 
diritto canonico (secoli XIII-XVIII).» In Der Einfluß der Kanonistik auf die eu-
ropäische Rechtskultur, vol. 1, edited by O. Condorelli, F. Roumy, and M. 
Schmoeckel, 311–27. Cologne: Böhlau, 2009. 

CONDORELLI, Orazio. «The Ius Decretalium and the Development of the Law of 
Succession in Medieval Europe.» In Succession Law, Practice and Society in Eu-
rope across the Centuries, edited by M. di Renzo Villata, 105–126. Cham: 
Springer, 2018. 

DER KÖNIGSSPIEGEL. Translated by Rudolf Meissner. Leipzig: Insel, 1978. 
DIGERNES, Louise Fransiskanerordenen i det norske middelaldersamfunnet. Master’s 

thesis, University of Bergen, 2022. [URL: https://bora.uib.no/handle/1956/ 
4119] 

Eßer, Kajetan. Anfänge und ursprüngliche Zielsetzungen des Ordens der Minder-
brüder. Leiden: Brill, 1966. 

DU CANGE, Charles du Fresne, and G.A. Louis Henschel. Glossarium mediæ et 
infimæ latinitatis. Vol. 2. Paris: Librairie des sciences, 1842. 

Collegium Medievale 2025

Francis of Assisi and the rise of modern market law   65



ERNST, Wolfgang. «The Legist’s Doctrines on Money and the Law.» In Money in 
the Western Legal Tradition, edited by D. Fox and W. Ernst, 110-35. Oxford: 
Oxford University Press, 2016. 

ESSER, Kajetan. Das Testament des Heiligen Franziskus von Assisi. Münster: As-
chendorff, 1949. 

ESSER, Kajetan. Textkritische Untersuchungen zur Regula non bullata der Minder-
brüder.  Spicilegium Bonaventurianum 9. Grottaferrata: Collegium S. 
Bonaventurae, 1974. 

FAVIER, Jean. De l’Or et des épices: Naissance de l’homme d’affaires au Moyen 
Âge. Paris: Pluriel, 1987. 

FRANCO, Giuseppe. «Einführung.» In Petrus Johannis Olivi, Traktat über Verträge, 
vii–lviii. Hamburg: Felix Meiner, 2021. 

FRANK, Thomas. «Exploring the Boundaries of Law in the Middle Ages: Franciscan 
Debates on Poverty, Property, and Inheritance.» Law and Literature 20, no. 2 
(2008): 243-60. 

FRANKE, Reiner. Die Entwicklung des (Darlehens-)Zinses in Frankreich: Eine 
rechts- und wirtschaftsgeschichtliche Untersuchung. Berlin: Duncker & Hum-
blot, 1996. 

GRUNDMANN, Herbert. Die Bulle „Quo elongati“ Papst Gregors IX. Florence: 
Olschki, 1961. 

HEIMANN, Heinz-Dieter, et al., eds. Gelobte Armut: Armutskonzepte der franzis-
kanischen Ordensfamilie vom Mittelalter bis in die Gegenwart. Paderborn: 
Schöningh, 2012. 

HOLZAPFEL, Heribert. *Die Anfänge der Montes Pietatis (1462-1515).* Munich: 
Lentner, 1903. 

HONEMANN, Volker. «Armut im franziskanischen Schrifttum des 13. Jahrhunderts.» 
In Gelobte Armut, edited by H.-D. Heimann et al., 103–127. Paderborn: Schön-
ingh, 2012. 

HUNT, Edwin S. The Medieval Super-Companies. Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press, 1994. 

IANNELLA, Cecilia. Giordano da Pisa: Etica urbana e forma della società. Pisa: ETS, 
1999. 

INGHAM, Mary Beth. «Franciscan Identity, Poverty and the Rational Will.» In The 
Legacy of Early Franciscan Thought, edited by Lydia Schumacher, 257–279. 
Berlin: De Gruyter, 2021. 

KAMMERER, Peter, Ekkehart Krippendorff, and Wolf-Dieter Narr. Franz von As-
sisi–Zeitgenosse für eine andere Politik. Düsseldorf: Patmos, 2008. 

Collegium Medievale 2025

66   Mathias Schmoeckel 



ISERLOH, Erwin. «Die Spiritualenbewegung und der Armutsstreit.» In Handbuch 
der Kirchengeschichte, edited by Hubert Jedin, 3.2:453-60. Freiburg: Herder, 
1986. 

KASER, Max, Rolf Knütel, and Sebastian Lohse. Römisches Privatrecht. 22nd ed. 
Munich: C.H. Beck, 2021. 

KAYE, Joel. Economy and Nature in the Fourteenth Century: Money, Market Ex-
change, and the Emergence of Scientific Thought. Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press, 1998. 

KEHNEL, Annette. «Not macht erfinderisch.» In Gelobte Armut, edited by H.-D. 
Heimann et al., 233–240. Paderborn: Schöningh, 2012. 

KNACKSTEDT, Dillon Richard Frank.  *A Kingdom of Co-Inherence: Christian 
Theology and the Laws of Magnus the Lawmender of Norway, 1261-
1281.* Master’s thesis, Western Michigan University, 2019. https://scispace.com/ 
pdf/a-kingdom-of-co-inherence-christian-theology-and-the-laws-of-
4whg0yd35x.pdf 

KÖTZ, Stefan. «The Last Scholastic on Money.» In Money in the Western Legal 
Tradition, 71-89. 

KOCH, Elisabeth. «Gerechter Preis.» In Handwörterbuch zur deutschen Rechtsges-
chichte, 2nd ed., 2:73-74. Berlin: Schmidt, 2017. 

KRIECHBAUM, Maximiliane. Actio, ius und dominium in den Rechtslehren des 13. 
und 14. Jahrhunderts. Ebelsbach: Rolf Gremer, 1996. 

KRISTENSEN, Svend. «Money and Religious Devotion in Medieval Northern Eu-
rope.» In Coins in Churches, edited by S.H. Gullbekk et al., 3–28. London: Ro-
utledge, 2021. 

LAMBERT, Malcolm D. Franciscan Poverty: The Doctrine of the Absolute Poverty 
of Christ and the Apostles in the Franciscan Order 1210–1223. London: SPCK, 
1961. 

LANGHOLM, Odd. Economics in the Medieval Schools: Wealth, Exchange, Value, 
Money and Usury according to the Paris Theological Tradition, 1200–
1350. Leiden: Brill, 1992. 

LE GOFF, Jacques. La bourse et la vie: Économie et religion au Moyen Âge. Paris: 
Hachette, 1986. 

LE GOFF, Jacques. «Ordres mendiants et urbanisation dans la France médiévale. État 
de l’enquête.» Annales. Économies. Sociétés. Civilisations 25, no. 4 (1970): 924–
46. 

LE GOFF, Jacques. Saint François d’Assise. Paris: Gallimard, 1999. 

Collegium Medievale 2025

Francis of Assisi and the rise of modern market law   67



LITTLE, Lester K.  Religious Poverty and the Profit Economy in Medieval 
Europe. Ithaca: Cornell University Press, 1978. 

LYNCH, Cyprian J., ed.  A Poor Man’s Legacy: An Anthology of Franciscan 
Poverty. St. Bonaventure, NY: Franciscan Institute, 1988. 

MÄKINEN, Virpi. Property Rights in the Late Medieval Discussion on Franciscan 
Poverty. Leuven: Peeters, 2001. 

MATUS, Zachary A. Franciscans and the Elixir of Life: Religion and Science in the 
Later Middle Ages. Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 2017. 

MAYENBURG, David von. «Laudabilis usus oder detestabilis consuetudo? Mortuaria 
und andere Abgaben von Todeswegen.» In Der Einfluss des kanonischen Rechts, 
edited by O. Condorelli et al., 1:337-87. Cologne: Böhlau, 2009. 

MCCLOSKEY, John. The Life of Saint Francis of Assisi: and a Sketch of the Francis-
can Order. New York: P.J. Kenedy, 1867. 

MCCLURE, Julia. The Franciscan Invention of the New World. Cham: Palgrave 
Macmillan, 2017. 

MEISSNER, Rudolf. «Einleitung.» In Der Königsspiegel. Fahrten und Leben der alten 
Norweger aufgezeichnet im 13. Jahrhundert, 6. Leipzig: Insel, 1978. 

MEISSNER, Rudolf, ed.  Landrecht des Königs Magnus Hakonarson. Weimar: 
Böhlau, 1941. 

MENNING, Carol Bresnahan.  «The Monte’s ’Monte’: The Early Supporters of 
Florence’s Monte di Pietà.» Sixteenth Century Journal 23, no. 4 (1992): 661–676. 

MIETHKE, Jürgen. «Der ’theoretische Armutsstreit’ im 14. Jahrhundert.» In Gelobte 
Armut, edited by H.-D. Heimann et al., 243–283. Paderborn: Schöningh, 2012. 

MUNCH, Peter Andreas. The Chronicle of Man and the Sudreys. Douglas: Manx 
Society, 1874. 

MYKING, Synnøve. «The Universal and the Local: Religious Houses as Cultural 
Nodal Points.» In Foreigners and Outside Influences in Medieval Norway, edited 
by S. Hamre, 75-96. Oxford: Archaeopress, 2017. 

NICKL, Peter. «Einleitung.» In Petrus Johannis Olivi: Quaestio an in homine sit li-
berum arbitrium, 12-13. Freiburg: Herder, 2006. 

NOONAN, John T. The Scholastic Analysis of Usury. Cambridge, MA: Harvard Uni-
versity Press, 1957. 

ORIGO, Iris. The Merchant of Prato. London: Jonathan Cape, 1957. 
PARSONS, Anscar. «Bernardine of Feltre and the Montes Pietates.» Franciscan Stu-

dies 1, no. 1 (1941): 11–32. 
PIRON, Sylvain. «Avant-Propos.» In Petrus Johannis Olivi, Traité des contrats, 38. 

Paris: Bibliothèque scholastique, 2012. 

Collegium Medievale 2025

68   Mathias Schmoeckel 



QUAGLIONI, Diego. Review of Un trattato di economia politica francescana by G. 
Todeschini. Studi Storici 23, no. 2 (1982): 468-70. 

RASMUSSEN, Jørgen Nybo. «The Franciscans in the Nordic Countries.» In Francis-
cans in Sweden, edited by H. Roelvink, 6-21. Assen: Van Gorcum, 1998. 

RIGON, Antonio. «Mendicant Orders and the Reality of Economic Life in Italy in 
the Middle Ages.» In The Origin, Development, and Refinement of Medieval 
Religious Mendicancies, edited by Donald Prudlo, 241–275. Leiden: Brill, 2011. 

ROEST, Bernd. *Franciscan Learning, Preaching, and Mission c.1220-1650.* Leiden: 
Brill, 2015. 

ROHDE, Christian. «Armut in der hochmittelalterlichen Philosophie.» In Handbuch 
Philosophie und Armut, edited by G. Schweiger and C. Sedmak, 86-93. Berlin: 
Springer, 2021. 

RÜFNER, Thomas. «Money in Roman Law Texts.» In Money in the Western Legal 
Tradition, 93-109. 

SALONEN, Kirsi, and JENSEN, Kurt Villads . *Scandinavia in the Middle Ages 900-
1550: Between Two Oceans.* Abingdon: Routledge, 2023. 

SCHALLENBERG, Peter. «Armut oder Ethik? Der Beginn der Sozialethik.» In Gelobte 
Armut, edited by H.-D. Heimann et al., 67-80. Paderborn: Schöningh, 2012. 

SCHMOECKEL, Mathias. «De decimis: Der Beitrag der Kanonisten zur Entstehung 
eines kirchlichen Steuerrechts.» In Der Einfluss der Kanonistik auf die eu-
ropäische Rechtskultur, vol. 5, edited by David von Mayenburg et al., 405–31. 
Cologne: Böhlau, 2016. 

SCHMOECKEL, Mathias. «François Connan (1508-1551).» In Mélanges en l’honneur 
d’Anne Lefebvre-Teillard, edited by B. d’Alteroche et al., 963-89. Paris: Panthéon-
Assas, 2010. 

SCHMOECKEL, Mathias. «From Subsistence to Profit as Economic Orien tat -
ion.» Sartoniana 33 (2020): 73-112. 

SCHMOECKEL, Mathias. Kanonisches Recht. Munich: C.H. Beck, 2020. 
SCHNALL, Jens Eric, and Rudolf SIMEK, eds. Speculum regale: Der altnorwegische 

Königsspiegel. Vienna: Fassbaender, 2000. 
SCHUMACHER, Lydia.  Early Franciscan Theology: Between Authority and 

Innovation. Cambridge: Cambridge University Press, 2019. 
SCHWEIGER, Gottfried, and SEDMAK, Clemens, eds. Handbuch Philosophie und 

Armut. Berlin: Springer, 2021. 
ŞENOCAK, Neslihan. The Poor and the Perfect: The Rise of Learning in the Francis-

can Order, 1209–1310. Ithaca: Cornell University Press, 2012. 

Collegium Medievale 2025

Francis of Assisi and the rise of modern market law   69



SICKERT, Ramona. «Armut im Vergleich.» In In proposito paupertatis, edited by G. 
Melville and A. Kehnel, 101–115. Münster: LIT, 2001. 

SPICCIANI, Amleto. La mercatura e la formazione del prezzo nella riflessione teologica 
medioevale. Rome: Accademia Nazionale dei Lincei, 1977. 

SUNDE, Jørn Øyrehagen. «Daughters of God and Counsellors of the Judges of Men.» 
In New Approaches to Early Law in Scandinavia, edited by S. Brink and L. 
Collinson, 131-83. Turnhout: Brepols, 2014. 

THIER, Andreas. «Money in Medieval Canon Law.» In Money in the Western Legal 
Tradition, 136-66. 

TIERNEY, Brian. Liberty and Law: The Idea of Permissive Natural Law, 1100–
1800. Washington, D.C.: Catholic University of America Press, 2014. 

TIERNEY, Brian. The Idea of Natural Rights: Studies on Natural Rights, Natural 
Law, and Church Law, 1150–1625. Atlanta: Scholars Press, 2001. 

TODESCHINI, Giacomo. Franciscan Wealth: From Voluntary Poverty to Market 
Society. Ashland, OH: Franciscan Institute, 2009. 

TODESCHINI, Giacomo. Richesse Franciscaine: De la pauvreté volontaire à la société 
de marché. Translated by N. Gaillius and R. Nigra. Paris: Les Belles Lettres, 
2008. 

TODESCHINI, Giacomo.  I mercanti e il Tempio. La società cristiana e il circolo 
virtuoso della ricchezza fra Medioevo ed Età Moderna. Bologna: Il Mulino, 2002. 

TODESCHINI, Giacomo. La banca e il ghetto. Rome: Laterza, 2016. 
TODESCHINI, Giacomo. Richezza Francescana. Dalla povertà volontaria alla società 

di mercato. Bologna: Il Mulino, 2004. 
TODESCHINI, Giacomo. «Carità e profitto nella dottrina economica francescana da 

Bonaventura all’Olivi.» Franciscan Studies 60 (2002): 325–39. 
TODESCHINI, Giacomo. «Oeconomia Franciscana: Pietro di Giovanni Olivi come 

fonte per la storia dell’etica-economica medievale.» Rivista di storia e letteratura 
religiosa 13 (1977): 461–94. 

TODESCHINI, Giacomo.  Un trattato di economia politica francescana: Il «De 
emptionibus et venditionibus, de usuris, de restitutionibus» di Pietro di Giovanni 
Olivi. Rome: Istituto storico italiano per il Medio Evo, 1980. 

TRAPP, Wolfgang. Kleines Handbuch der Münzkunde und des Geldwesens in Deut-
schland. Stuttgart: Reclam, 1999. 

VAUCHEZ, André. La Sainteté en Occident aux derniers siècles du Moyen Âge. Paris: 
École Française de Rome, 1981. 

WITTRECK, Fabian. «Money in Medieval Philosophy.» In Money in the Western 
Legal Tradition, 53-70. 

Collegium Medievale 2025

70   Mathias Schmoeckel 



WOLF, Kenneth B. The Poverty of Riches: St. Francis of Assisi Reconsidered. Ox-
ford: Oxford University Press, 2003. 

 
Summary  
Francis of Assisi changed the world with his vision of a Christian society, in which 
life’s opposites would be united. According to Francis of Assisi, everyone has the op-
portunity to improve their society, the poor and the strong alike: some are rich, some 
can learn, others can work. Precisely because every creature is different and full of 
special miracles, as Francis explained in his «Canticle of the Sun», people can supp-
lement one another. Thus, not only royalty, such as Saint Elizabeth of Thuringia, and 
the intellectuals of his time were attracted to the Franciscan movement, but also the 
poor and the weak. 

Francis praised the individual freedom of every person and emphasized that free-
dom comes with responsibility. The use of goods can serve the common good, tes-
tamentary freedom offers the opportunity to atone for past mistakes, and money can 
buy what people need. Francis taught his contemporaries that the commitment of 
the individual determines the positive or negative outcome of society. In society, 
different groups depend on one another: the money of the rich is the basis for the 
market and the income of others, the poor can work and create necessities, teachers 
impart the necessary skills to others, and even the poor give others the opportunity 
to show mercy. 

Clearly, the 12th and early 13th centuries constituted a period of growing 
contradictions. The development of trade led to an increase in capital and a new pros-
perity for Europe. At the same time, the Franciscans, with their institutions for the 
sake of caritas, created places that welcomed those who could not support themselves. 
Such institutions were essential for the rest of society to function according to the 
rules of the economy. By supporting the needy and acting as confessors to merchants, 
the Franciscans helped in the emergence of a new society that could only function 
within the complexity of this contradiction. 

The new medieval trade and economic successes led to growing tensions between 
the new prosperity of the merchants and the nobility on the one hand, and the poor 
and outcast, such as lepers and the homeless, on the other. Europe demanded new 
investments in infrastructure and education. These developments were not 
contradictory, but rather two sides of the same coin. 

Franciscans not only served as confessors and advisors to the powerful and 
wealthy, but also lived with lepers and the homeless. Their ideal of poverty helped 
Franciscans to understand the needs of the miserable personae miserabiles, which led 

Collegium Medievale 2025

Francis of Assisi and the rise of modern market law   71



to the establishment of almshouses and hospitals. Only thanks to the institutions that 
provided a life for the poor and the miserable could the rest of society behave accord-
ing to the rules of the market. Franciscans became experts in the development of new 
cities and Christian communities. 

It is astonishing how much Francis of Assisi and his students like Petrus Joannis 
Olivi (1247/8-1296/8) knew about the business practices of his time. According to 
Olivi, capital in itself was not an abomination due to a lack of alms, but rather an op-
portunity to improve contracts as a means of feeding European society. Just like 
money, capital is not inherently bad, but rather the way it is used. This is one of the 
first references to this central concept of European economics, which has acquired 
such a bad reputation in recent centuries. 

It is this fundamental insight into the necessity of the complexio oppositorum that 
made his short writings so inspiring and led to so many innovations. It is therefore 
not surprising how well versed a monk like Petrus Joannis Olivi was in the business 
practices of his time. 

The new market economy brought along new opportunities and risks, both 
economic and ethical. Merchants could find new goods or new trade routes, but they 
could ignore the demands of the future. Likewise, scholars could acquire new 
knowledge at universities without being aware of social necessities. The royal ad-
ministration had to ensure the best conditions, especially a just judiciary, to maintain 
peace and order in the country. 

Francis’s influence on the law, in turn, lies in the recognition of human diversity 
and freedom. In the process, the concept of law was expanded and increasingly 
referred to subjective rather than objective law. For the role of law in the economy, 
this means: 

1) Through reinterpretations, the law was opened up to a wealth of new ideas, 
such as setting fair prices and circumventing prohibited usury. The Norwegian legal 
code of 1274 reflects the idea that different social groups can complement each other 
and contribute to supporting the economy. Poor Norwegians were encouraged to 
seek work where helping hands were needed to ensure economic success for them-
selves and their society. 

2) From a moral perspective, the fundamental values of the Church were 
emphasized, which helped to strengthen social acceptance of the new economy and 
protect society from obvious abuses. The Norwegian text of the «Konungs skuggsjá» 
(Royal Mirror) explained the benefits of knowledge and experience not only for mer-
chants, but also for courtiers, royal advisors and the kingdom itself. 

Collegium Medievale 2025

72   Mathias Schmoeckel 



3) As confessors to lords and merchants, the Franciscans could advise on market 
development. At the same time, they helped to establish almshouses, hospitals, and 
«islands of mercy» that enabled the economy to assert itself in daily life. 

However, the Franciscans did not want to become the guardians of the world’s 
order; instead, they called on everyone to reflect on their own strengths and seize 
their opportunities in the interest of a better world together. The forces thus 
unleashed could not be escaped by the law, both in theory and in practice. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Mathias Schmoeckel, Professor in civil law and legal history at the Department of 
Law and Economy, the University of Bonn. E-mail: schmoeckel@jura.uni-bonn.de 

Collegium Medievale 2025

Francis of Assisi and the rise of modern market law   73





Magnus Lagabøte – lovgiver og myntreformator 
 
SVEIN H. GULLBEKK 
 
 

This article examines King Magnus Lagabøte’s monetary reforms and their 
significance for monetary policy in the context of medieval Norway. It contends 
that while Magnus is predominantly recognized as a legislator, his reforms of the 
monetary system mark critical turning points in Norwegian monetary history, 
establishing a stable monetary framework comparable to those in other parts of 
Europe. The author highlights two principal reforms: a recoinage (Latin: 
Renovatio monetae) initiated shortly after his succession in 1264/5, which involved 
the exchange of old coins for a fresh royal coinage, thereby securing royal access 
to silver and generating opportunities for extraordinary revenues. By the end of 
the king’s reign, a discernible shift occurred from small, thin, one-sided bracteates 
to robust two-sided coins, influenced by contemporary currencies such as the 
English sterling and the French gros tournois. The new coinage adhered to Eu-
ropean standards, albeit with a reduced silver content. This monetary system 
introduced multiple denominations, a development further refined during the 
regency of his son, Eirik Magnusson (after 1280), when pennies, half-pennies, 
and quarter-pennies were issued. This system emerged as the most sophisticated 
among the Scandinavian kingdoms of the period. Legislative measures, papal 
records of tax collections, and archaeological evidence suggest that the king’s right 
to mint was a vital royal privilege. Notably, laws against counterfeiting were 
codified in the Landsloven, representing the first legislative measures concerning 
such offenses in the Norwegian kingdom. Counterfeiting the king’s currency was 
met with Ubotamål, the most severe penalty established defined in the Landsloven. 
The right to mint served not only as a royal prerogative but also as a means to 
legitimize the king’s authority and his role as a guarantor of a standardized 
Norwegian coinage. Thus, King Magnus utilized the right to mint as an in-
strument for the legal consolidation of the realm. 

 
 
Introduksjon 
Under Landslovsjubileet 1274 – 2024 ble middelalderens lovgivning gjenstand for 
større oppmerksomhet enn noen gang før i norsk historieskrivning. I denne ar-
tikkelen skal vi se mindre på lovgiveren og mer på hans evner som pengepolitiker og 

Collegium Medievale 2025

Novus forlag · eISSN 2387-6700



reformator av mynt- og pengevesenet. Selv om Magnus Lagabøtes myntreform lenge 
har vært kjent, har den vært lite påaktet.1 Som kjent har Landslovjubileet ført til at 
middelalderhistorien generelt og lovgivning spesielt har blitt løftet frem på en rekke 
forskjellige arenaer med et formidlingsmessig høydepunkt i NRKs maratonsending 
på 750 minutter med «Landslova – ord for ord», direktesendt fra Eidsvolds plass 
foran Stortinget 24. august. Her fikk det norske folk møte et bredt spekter av fagfolk 
med middelalderen som spesiale.2 Også mynt- og pengehistoriske problemstillinger 
har blitt invitert inn i jubileet i forskjellige sammenhenger. Deriblant gjennom sam-
arbeid om utstillinger i Nasjonalbiblioteket og Kulturhistorisk museum der utstil-
lingen NOREGR – Fortellinger fra middelalderen åpnet 1. februar med en presentasjon 
av Magnus Lagabøtes utmynting og periodens falskmyntning i større bredde enn 
noen gang før. Kong Magnus sin myntreform ble tatt opp i sentralbanksjef Ida 
Wolden Baches årstale 15. februar: 
 

Lagabøte var også en reformator av pengevesenet. Han tok viktigheten av at det 
er tillit til pengenes verdi på alvor. Reformene han gjennomførte, er blitt stående 
som et vannskille i norsk pengehistorie. På Lagabøtes tid var det kongemakten 
som stod som garantist for pengenes verdi. I dag har myndighetene i de fleste 
land valgt å delegere utøvelsen av pengepolitikken til en sentralbank. Ved å gi 
sentralbanken i oppgave å sikre en stabil pengeverdi og gi den tilstrekkelig uav-
hengighet blir løftet om å bevare pengenes verdi mer troverdig. Men løftet må 
følges opp med handling. I dagens situasjon handler det om å få inflasjonen tilbake 
til målet på 2 prosent.3 

 
Nå er det intet som tyder på at verken Magnus Håkonsson eller hans administrasjon 
var opptatt av inflasjonsmål og konsumprisindekser på samme måte som dagens 
sentralbanksjefer, men at kongemakten på 1200-tallet var opptatt av økonomi og po-
litikk er hevet over tvil, inkludert mynt- og pengestellet og tilliten til rikets mynt.   

Spørsmålet om rikets mynt og organisering av myntvesenet ble aktualisert gjen-
nom tronskifter. Et tronskifte medførte forventninger om nye mynter der den 

1  Skaare 1995, bind 1: 74-77.
2  TV-sendingene er tilgjengelige i sin helhet på NRKs hjemmesider: 

https://tv.nrk.no/serie/landslova-ord-for-ord/sesong/1/episode/DVFJ70000924 (aksessert 
15. august 2025).

3  Utgangspunktet var foredraget «Landsloven 750 år - Magnus Lagabøte som reformator 
av pengevesenet i Norge», Norges Banks lunsjseminar 7. februar 2024. For sentralbanksjefens 
årstale 2024:  https://www.norges-bank.no/aktuelt/nyheter-og-hendelser/Foredrag-og-
taler/2024/2024-02-15-arstale/ (aksessert 11. februar 2025).

Collegium Medievale 2025

76   Svein H. Gullbekk



påtroppende kongen skulle trå frem i offentligheten som utgiver av og garantist for 
rikets mynt. Samtidig skulle mynten bidra til å legitimere kongens status. For å rydde 
plass til sin egen mynt og samtidig sikre tilgang på sølv til myntproduksjon var det 
vanlig å gjennomføre en såkalt myntfornyelse der forgjengerens og annen mynt ble 
vekslet inn og erstattet med kongens nye mynter. Dette var i tråd med europeiske og 
norske tradisjoner som strekker seg tilbake til romersk og karolingisk tid.  

I Magnus sitt tilfelle fulgte den handlekraftige kongen opp med en omfattende 
myntreform mot slutten av sin regjeringstid, samt videreføring av kirkens myntrett 
gjennom Settargjærden i Tønsberg i 1277. Utmyntingenes omfang var trolig større 
under kong Magnus enn noen gang tidligere. Det samme gjelder myntenes utbredelse 
i funn under kirkegulv og myntskatter fra Konghelle i Bohuslän i sør til Dønnes kirke 
og Alstahaug kirke på Helgelandskysten i nord. 

Hans status som lovgiver er legendarisk gjennom Landsloven 1274, etterfulgt av 
Byloven i 1276 og Settargjærden i 1277, samt Hirdskråen, datert etter 1273. Dette 
skapte en rettslig riksenhet og kan betraktes som en juridisk fullføring av rikssam-
lingen med lovgivende konge, felles rettsnormer og felles rettergangsmodeller.4 Norge 
var med dette blant de første europeiske middelalderrikene som utviklet et enhetlig 
rettssystem.5 Standardiseringen av norsk lovgivning gjennom landskapslovene og 
landsloven kulminerer i Kjøpebolkens paragraf VIII, 29 Om mål og vekt: «Fordi det 
nå er vedtatt over hele landet at samme pund, vetter, lodd, målekar og stikker skal 
gjelde over hele landet, slik at fåkunnige folk kan narres mye mindre, hvor de enn 
kan være i landet.»6 Standardiseringen som kommer til uttrykke i lovgivningen 
sammenfaller med standardiseringen av myntvesenet og når et høydepunkt under 
Magnus Lagabøte og hans sønner, fra 1263 til 1319.7  

Mye tyder på at Magnus må dele æren for sine myntpolitiske meritter med sin 
far, kong Håkon Håkonsson som selv etablerte et solid myntvesen før sin død på 
Orknøyene 16. desember 1263, tronskriftet godt forberedt, og tronfølgeren klar for 
oppgaven. Magnus’ arverett var nedfelt i 1257 etter sin eldre brors død, Håkon den 
unge. Fire år senere ble Magnus gift med den danske prinsessen Ingeborg Eriksdatter 

4  Grohse 2023: 262. Denne prosessen er beskrevet i detalj av Øyrehagen Sunde 2023. 
5  For en diskusjon av epitetet ‘Lagabøte’ som først dukker opp i et islandsk skrift som 

inneholder den islandske annalen Oddverja annáll nedskrevet på 1500-tallet, se Rindal 2024: 
19-20.

6  Magnus Lagabøtes Landslov, overs. Ugulen Kristiansen 2024, VIII, 29. 
7  For diskusjoner om utmynting i perioden, se Skaare 1971a og Skaare 1971b; Gullbekk 

2009: 73-83.

Collegium Medievale 2025

Magnus Lagabøte – lovgiver og myntreformator   77



og kronet i Bergen 14. september 1261.8 Borgerkrigene var for lengst over og de po-
litiske forholdene i riket var stabile. 
 
Mynt- og pengevesenet 
Så langt hadde mynt- og pengelovgivning i Norge fremstått som sprikende. På den 
måten dannet Landsloven basis for regulering av myntvesenet med større presisjon 
enn tidligere, selv om pengelovgivningen heller ikke her ble meislet ned med stor 
grad av presisjon. Landsloven fastslår aldri eksplisitt at myntvesenet var et regale, 
altså et kongelig privilegium. Men det gjøres indirekte gjennom skriftfestelse av be-
stemmelser om falskmynting som alvorlig lovbrudd. I spørsmålet om hvilke betal-
ingsmidler som ble brukt til å betale bøter gir Håkon Håkonssons rettarbot av 1260 
svar i klartekst: «slike penger som kommer fra kongens myntverksted».9 Her ut-
trykkes kongemaktens ambisjon og synet på myntvesenet. Kongens mynt skulle være 
gyldig og den skulle brukes. Interessant nok nedvurderes verdien på bøtesatsene 
kraftig i samme rettarbot: til tredjedel av opprinnelig verdi. Det nye nivået 
harmoniserte med pengeverdien i riket på dette tidspunkt. En mark i kongens mynt 
var verdt én tredjedels mark brent.10 Ved å likestille bøtenivået med pengeverdien 
forenklet kongemakten sammenhengen mellom bøtenivå og kongens mynt. Således 
ble mynten fremmet som betalingsmiddel innenfor kongedømmet. Når det er sagt, 
var det ikke alltid slik at bøter ble betalt i mynt til tross for Landslovens normative 
føringer. Det norske middelaldersamfunnet var et sted der mynt var mer enn penger 
og penger var mer enn mynt.  

I diskusjonen om kongemaktens, statens og allmuens rolle kan mynt- og 
pengevesenet være kilde til innsikter om hvordan dette utspilte seg i praksis gjennom 
utmynting og mynten i bruk. Myntene utgjør gjennom sin materialitet og offisielle 
preg kilder til sosiale, økonomiske og politiske forhold. Hver enkelt mynt ble forsynt 
med standardiserte preg som uttrykk for hvordan kongemaktens ønsket å fremstå 
og fungerer således som kommunikasjon av myndighetenes budskap adressert til alle 
deler av folket. I perioder ble norsk mynt forsynt med et bredt spekter av motiver og 
symboler som tidvis kan være vanskelig å forklare, eksempelvis under borgerkrigs-

8  For en biografisk gjennomgang av Magnus Håkonssons liv og levnet, se Øyrehagen 
Sunde 2023. Nylig har Hans Jacob Orning (2024) fulgt opp med en kritisk diskusjon av synet 
på kongen og kongemaktens rolle i Norge på 1200-tallet som ble presentert i jubileumsåret. 

9  Håkon Håkonssons store rettarbot fra 1260, gjengitt i LL Retterbøter: 1, overs. Ugulen 
Kristiansen 2023: 165.

10  Gullbekk 2009: 106-122.

Collegium Medievale 2025

78   Svein H. Gullbekk



tiden, særlig på 1100-tallet, men også under Håkon Håkonssons tid.11 Magnus 
Lagabøtes utmynting av brakteater skiller seg vesentlig fra andre norske brakteat-
utgivelser. Mens det var vanlig å forsyne brakteater med forskjellige motiver er alle 
Magnus sine brakteater forsynt med samme motiv, fra tronskiftet til han selv innførte 
tosidige penninger mot slutten av sin regjeringstid: kongens motvendte portrett (en 
face) iført kongekrone, uten noen form for innskrift, men i visse tilfeller med punkt-
border og enkelte tilfeller inneholder disse punktbordene et eller flere kors [Fig. 1] 
og [Fig. 2]  

11  For diskusjon av motiver og symboler på norsk mynt fra 1100-tallet, se Ramberg 2017: 
58-125.

Collegium Medievale 2025

Magnus Lagabøte – lovgiver og myntreformator   79

Fig. 1: Foruten kongeportrettet ble Håkon Håkonssons utmyntinger forsynt med et bredt 
spekter av motiver, fra bokstaver til dyr og himmellegemer til bygninger. Ingen norske mid-
delalderkonger mønstret flere myntmotiver og -symboler. Foto: Myntkabinettet, Kulturhis-
torisk museum, UiO. 



De færreste opplevde å møte kongen ansikt til ansikt i middelalderen, men som 
Sverre Bagge har poengtert var segl og mynt de to mest effektive måtene å kom-
munisere kongens portrett i middelaldersamfunnet. Kongeportrettene fikk ofte den 
gjeveste plassen i middelalderens monetære billedunivers. Det var der kongen trådte 
frem for folket, ikke bare som en abstrakt idé, men med hele sin konkrete person-
lighet.12 I middelalderens billedunivers var mynt særs godt egnet for å bringe kongens 
bilde ut til det brede lag av folket. Her visste både Håkon Håkonsson og Magnus 
Lagabøte uovertrufne evner til å utnytte muligheten for å spre det glade budskap. 
Hver eneste mynt representerte en forlenget arm av kongelig nærvær og et symbol 
på kongemakten, og kongen var tross alt garantist for myntens verdi.  

Lovgivning og regnskaper over innsamling av kirkelige skatter gir særskilte inn-
blikk i myntbruk og myntenes utbredelse som verdimål og betalingsmidler. Fo-
rekomsten av myntfunn i arkeologiske kontekster gjør oss i stand til å følge den 
monetære utviklingen ganske tett i de 17 årene Magnus satt på tronen, også i over-
gangen fra Magnus til sønnen Erik Magnusson, eller snarere formynderstyret som 
administrerte riket på vegne av barnekongen. Det samme formynderstyret som fratok 
kirkens dens rett til å utgi mynt preget i erkebiskopenes eget palass ved Nidaros-
domen, Norges største katedral og Olav den helliges gravmæle. 

12  Bagge 1998: 156. Se også Sigurdsson 2008: 145.

Collegium Medievale 2025

80   Svein H. Gullbekk

Fig. 2: Magnus Lagabøtes Brakteater – små ensidige mynter – trolig introdusert i løpet av 
1264, etter at Magnus ble innsatt som konge etter farens død 16. desember 1263. Brakteatene 
er ikke forsynt med innskrifter, men med kongeportrett en face, iført krone. Foto: 
Myntkabinettet, Kulturhistorisk museum, UiO. 



At kongemakten delegerte utmyntingsmyndighet ble bare gjort i enkelte tilfeller 
og da under stramme regulatoriske rammer og begrenset omfang. I norsk middelalder 
har spørsmålet om myntrett vært gjenstand for betydelig diskusjon, særlig under 
borgerkrigene på 1100-tallet og fremveksten av kirken som en institusjonell 
maktfaktor. Med bakgrunn i kristne symboler på mynt er det sannsynlig at kirken 
fikk myntrett allerede ved opprettelsen av et erkebispesete i året 1152/3 og Nidaros 
ble senter for en norsk kirkeprovins, eller noe senere, men trolig før Sverre Sigurds-
son kom seilende inn i norsk historie året 1177.13 Første gang vi har skriftlig 
dokumentasjon for myntrett i kirkelig regi foreligger i et privilegiebrev utstedt 1222 
eller deromkring. Her får erkebispen rett til en myntmester i sin gård. Utmyntingene 
skulle være identisk med kongens i standard og preg.14 Således skulle det ikke være 
mulig å skjelne erkebispens mynter fra kongens. Med basis i flere tusen funn av 
brakteater fra denne perioden funnet under norske kirkegulv synes det klart at kon-
gemaktens regulering av kirkens myntrett var effektiv. Bare i ett tilfelle har vi iden-
tifisert en erkebisp som trosset kongens forbud mot eget myntpreg: Erkebiskop Jon 
Raude (1268-1281). Denne stridbare kirkens mann utga mynter forsynt med sitt eget 
portrett iført en mitra.15 Dette må ha blitt oppfattet som en provokasjon i spørsmålet 
om myntretten som et skattet privilegium. En rett som ble videreført i Settargjærden 
i Tønsberg i 1277, for siden å bli fratatt kirken under formynderstyret for Erik 
Magnusson i 1281, altså etter Magnus Lagabøtes død.16  [Fig. 3, neste side] 

Det var imidlertid ikke bare kirken som fikk del i myntprivilegiet. Under borger-
krigstiden fikk jarlen Skule Bårdsson del i denne retten. Vi har verken bevart mynter 
eller skriftlige kilder som forteller at jarlen fikk delegert retten til å mynte for egen 
regning, men vi har bevart mynter med innskrifter som forteller om felles utmynting 
med den unge kong Håkon Håkonsson i årene omkring 1217-20.17 Senere skulle 
Magnussønnene dele riket mellom seg, og yngstemann Håkon Magnusson fikk 
hertugstatus fra 1284 til 1299 (senere kong Håkon V). I løpet av disse årene utga 
hertug Håkon mynt i eget navn, parallelt med storebror Eirik, rikets konge. Å bruke 
myntretten som et privilegium i politiske forhandlinger var anerkjent i europeisk tra-
disjon. I så måte skal ikke den norske praksisen ses som noe nytt under solen.  

 

13  Ramberg 2017: 152.
14  Authen Blom 1967: 132–136.
15  Mynttypen ble første gang publisert av Skaare 1965.
16  For diskusjon av myntretten i Norge, se Risvaag 1994-96: 130-161; Risvaag og Gullbekk 

2023: 335-350.
17  Skaare 1971a: 5-13.

Collegium Medievale 2025

Magnus Lagabøte – lovgiver og myntreformator   81



Collegium Medievale 2025

82   Svein H. Gullbekk

101126

127

130

133

144

150

151

160(1)
169(1)

189

190
192

202

204

231

262

261

255

270

271272

276
274

285

326(1)

304

336

335

333

348

100

102

116

118

125

129
128

131 132

134
135

152

145

148
147

191

195
194

207

229

234
235

236

239

258

260

267

269

275

280

286

287

298
297

311
314

313

347

349

5

7

28

27

46

69

70

73

90

93

Magnus Lagabøte og
Jon Raude

95

98

4
38

26

29

41

57(5)

72
75

78 80(3)99

110
112

91

10(2)

30

Fig. 3: Kart over funn av Magnus Lagabøtes og erkebiskop Jon Raudes mynter (Nummere 
viser til Gullbekk og Sættem 2019, 163). 



Pengepolitikeren entrer scenen  
Magnus overtok tronen etter sin far, kong Håkon Håkonsson som døde i Kirkwall 
på Orkenøyene rett oppunder jul, 17. desember 1263. Kong Håkon ble først gravlagt 
lokalt i Magnuskatedralen for vinteren. Sommeren etter ble han ført hjem og gravlagt 
i Kristkirken i Bergen. Flere år før dette hadde den avdøde kongen sikret sønnens 
arverett ved å gi Magnus kongstittel allerede i 1257 med påfølgende kroning i Bergen 
i 1261. Arbeidet med å overta ansvaret for rikskongedømmet med en rekke sentrale 
administrative og statlige funksjoner lot seg neppe iverksette før på nyåret. Og selv 
over nyttår ville saker av mynt- og pengepolitisk art neppe bli behandlet før etter en 
viss tid, helst etter noen måneder. Det er således rimelig å tenke seg at endringene i 
mynt- og pengestellet ble iverksatt før vinteren var over og våren hadde beveget seg 
over i sommer. 

Myntfornyelser skjedde ikke så ofte, men hadde tradisjoner i Norge tilbake til 
Olav Kyrres tid. Det vil si at kongemakten besluttet at alle forgjengerens mynter 
skulle samles inn og erstattes av nye. Denne prosessen muliggjorde også fjerning av 
utenlandske mynter i omløp. På den måten banet man vei for kongens egen mynt 
samtidig som man sikret tilgangen til sølv. Sentralt i dette arbeidet sto standardisering 
av vekt, lødighet og størrelse, i likhet med utmynting alle steder til alle tider. Den 
nye gyldige mynten måtte ha ensartet form og størrelse, og til samme tid kunne 
skjelnes med letthet fra annen mynt.  

Her spilte valg av myntmotiv en viktig rolle, og særlig kongens portrett. I høy-
middelalderen ble de fleste myntene som ble preget ved europeiske myntverksteder 
forsynt med kongemaktens bilder og symboler på adversen (forsiden) og kirkens på 
reversen (baksiden). Mange steder ble det utgitt brakteater, mynter som ble preget 
på så tynne blanketter at de bare kunne forsynes med preg på den ene siden, mens 
forsidepreget syntes negativt på reversen (baksiden). Med bare én side til rådighet 
var det i hovedsak kongens portrett som fikk forrang på Håkon Håkonssons og ute-
lukkende slik på Magnus Lagabøtes tid.  

Kongeportrettene fikk ofte den gjeveste plassen i middelalderens monetære billed-
univers. Det var der kongen trådte frem for folket, ikke bare som en abstrakt idé. 
Kongeportrettene som er bevart på mynt utgjør så mange som størrelsesorden 3300 
brakteater og nærmere 200 på penninger (tosidige).18 I denne førindustrielle tiden 
var det å gravere kongeportretter på myntstempler en manuell oppgave der gravørene 
måtte arbeide negativt i skala én-til-én. Så langt er det ingen som har kartlagt hvor 
mange gravører som har vært involvert i produksjonen av myntstempler under 

18  Gullbekk og Sættem 2019, 29. 

Collegium Medievale 2025

Magnus Lagabøte – lovgiver og myntreformator   83



Magnus Lagabøtes tid, men det var trolig flere titalls gravører, om ikke flere, som 
over årene var iverksatt ved forskjellige myntverksteder i riket. 

Det er hevet over tvil om at Magnus var en konge med virketrang og evne til ad-
ministrasjon. Med myntretten som regale kunne han prege mynt med egne 
motiver,der  egne fortellinger tilkjennega hans status som konge og riksstyrer til alle 
deler av befolkningen, unge som gamle, kvinner som menn, rike som fattige.  
 
Renovatio monetae – myntfornyelse året 1264/5 
La oss ta et steg tilbake til tronskiftet der Magnus overtar tronen etter sin fars død i 
Kirkwall på Orknøyene. Hva betydde dette for den unge kongen ut fra et mynt- og 
pengepolitisk perspektiv? Først og fremst at han tok sine plikter som nyslått konge 
på alvor. Kort tid etter iverksatte han utmynting i eget navn, eller mer presist i eget 
bilde. Kongens mynt var gyldig mynt, og tross alt var kongen personlig garantist for 
myntens verdi. Magnus måtte sette sitt preg på mynten, bokstavelig talt. Men for å 
iverksette utmynting i stor skala var behovet for sølv langt større enn kongens egne 
tilganger. Hva skulle han gjøre? Selvfølgelig fantes det flere alternativer for å regulere 
et rikes myntvesen for en konge. Innenfor det handlingsrommet som baserte seg på 
kjente og anerkjente løsninger var svaret gitt. I likhet med forgjengerne på den norske 
tronen ville det ha vært nærliggende å iverksette innveksling av myntene i omløp. På 
den måten ville man dekke behovene for sølv. Dessuten åpnet det for muligheter til 
å høste ekstraordinære inntekter relatert til utmynting, eksempelvis ved å forlange 
at folk skulle betale tre gamle for to nye mynter. I middelalderske kilder omtales pro-
sessen som Renovatio monetae. 

Hva er så Renovatio monetae? Kort fortalt innebærer det at gammel mynt ble inn-
dratt og erstattet med ny som ledd i fornyelse og utbedring av mynten og 
myntvesenet.19 I moderne språkdrakt brukes gjerne myntfornyelse (engelsk recoinage). 
Det er vanlig å si at slike myntfornyelser ble iverksatt ved tronskifter, men det kunne 
forekomme i flere forskjellige former, også med vekslende grad av effektivitet. Dette 
var ikke noe kong Magnus fant på. Europeiske eliter hadde utviklet metoden siden 
karolingiske keisere brukte det som del av sitt myntpolitiske arsenal fra 800-tallet. 
Norske konger som Harald Hardråde, Olav Kyrre, Magnus Berrføtt, Sverre Sigurds-
son og Håkon Håkonsson adopterte metodene, i vekslende grad, men ofte effektivt.20 

19  Det foreligger en bredt anlagt litteratur på dette fenomenet i europeisk og skandinavisk 
middelalderforskning, eksempelvis Jesse 1924; Hävernick 1933; Suchodolski 1961; Dolley og 
Metcalf 1961; Jensen 1996; Grinder-Hansen 1997; Risvaag 2006; Svensson 2012; Woods 2018.

20  Gullbekk 1997, Risvaag 2006 og Gullbekk 2009: 42-89.

Collegium Medievale 2025

84   Svein H. Gullbekk



Magnus brukte det både for politisk legitimitet og som økonomisk inntektskilde. Å 
tjene penger på penger er en gammel sportsgren.   

Avgjørelsen om å utføre en myntfornyelse var ikke vanskelig, men å fastlegge 
rammene for og det å gjennomføre inndragning av forgjengerens mynter for deretter 
å erstatte dem med nye mynter må ha vært krevende. Beslutningsgrunnlaget ville ha 
omfattet utvikling av nye myntmotiv, ett eller flere, samt retningslinjer for mynt-
standard, som omfattet vekt, lødighet og størrelse. Samlet sett fremstår dette og 
liknende myntpolitiske skifter som en standardiseringsprosess med hensikt å or-
ganisere utmyntinger som skulle skille kongens mynter fra annen mynt i omløp, både 
forgjengernes og utenlandsk. Da tronskiftet materialiserte seg overtok Magnus farens 
myntverksteder med all den kompetanse som fantes der. I så måte var mye av det or-
ganisatoriske allerede på plass. 

Som nevnt, et hovedanliggende var å skaffe sølv til nye utmyntinger i stor skala. 
Uten naturlige sølvforekomster tilgjengelig ville myntene i omløp utgjøre den mest 
åpenbare sølvkilden. Det er lite som tyder på at middelalderens kongemakter satt på 
reserver i form av store summer sølv. I middelalderen var denslags økonomisk styring 
noe kongemakten sjelden var i stand til. I 1260- og 1270-årene ville kongemakten 
bestå av en administrasjon som administrerte finansene på dens vegne, eksempelvis 
fehirde, sysselmann og gjaldker. Det ville også være myntmestre tilknyttet myntverk-
stedene som hadde kompetanse og tillit når det gjaldt forvaltning av sølv og gjennom-
føring av myntproduksjon. Utmynting var middelalderens svar på førmoderne 
masseproduksjon der så mange mynter som mulig ble produsert så like som mulig, 
etter strenge krav til standardisering. Magnus Lagabøtes utmynting er ikke underlagt 
studier som forsøker å estimere omfang og skala. Antallet mynter og deres utbredelse 
i arkeologiske kontekster sannsynliggjør betydelig antall, i løpet av hans 16-17 år på 
tronen er det rimelig å tro at myntproduksjonen samlet sett utgjorde hundretusener 
og millioner. 

Nå foreligger det ingen skriftlige vitnesbyrd om myntfornyelse i Norge i 1260-
årene eller før det. Her må vi basere oss på numismatikken og arkeologien som kilder. 
På generelt grunnlag kan vi forvente at den nyslåtte kongen iverksatte utmynting og 
med det tok grep som sikrer kongens egen mynt en plass i rikets økonomi. Å sikre 
rikets finanser sto høyt i kurs. For å oppnå dette måtte kongemakten administrere 
myntvesenet og myntomløpet i samfunnet. At Magnus Håkonsson påbegynte slike 
tiltak snarlig etter å ha kommet til makten forteller hvor stor vekt han tilla pengefor-
holdene og økonomien.  

På denne tiden var det fortsatt brakteatenes tidsalder i norsk mynthistorie. Når 
nye mynter skulle introduseres falt valget på videreføring av brakteater. De nye 

Collegium Medievale 2025

Magnus Lagabøte – lovgiver og myntreformator   85



brakteatenes standard ble videreført med visse justeringer, men med vesentlige ikono-
grafiske endringer. Mangfoldet av mynttyper i omløp som var så karakteristisk for 
Håkon Håkonssons utmynting ble erstattet med brakteater forsynt med ett motiv: 
Kongens portrett en face iført krone. Et enkelt, men like fullt sterkt symbol på kon-
gemakten og kongen som garantist for mynten og myntvesenet. Ikke siden Harald 
Hardrådes tid (1047-1066) hadde norske konger valgt å prege én mynttype over lengre 
perioder. Ingen annen brakteattype ble preget i større omfang.21 Og preging av denne 
mynttypen ble trolig iverksatt ved norske myntsteder allerede i løpet av 1264, kort 
tid etter at Magnus kom til makten. En myntfornyelse medførte omfattende pro-
sesser og kostnader for en middelaldersk kongemakt og dens administrasjon.22 Fra 
start til mål kan det godt ha tatt måneder før den ble erklært formelt avsluttet. Helt 
sentralt for enhver myntfornyelse ville være å erklære den gamle mynten for ugyldig. 
På den måten ville kongen sikre sin egen mynt status som eneste gangbare innenfor 
rikets grenser.  

Kunne det vært gjort annerledes? Kan vi tenke oss at Magnus gjennomførte om-
fattende utmyntinger uten å trekke inn myntene som allerede var i omløp. Hvordan 
skulle han overbevise folk om å bruke sine mynter fremfor annen mynt, særlig om 
de som skulle bruke myntene kunne velge mellom et alternativ der den ene var mer 
verdifull enn den andre. Her kommer kraften i kongemaktens reguleringsvilje til ut-
trykk. Kongemakten definerte gammel mynt som ugyldig og mindre verdt og kon-
gens nye mynter som gangbare og med større nominell verdi. Og både numismatiske, 
arkeologiske og historiske kilder tyder på at folk i det store og hele aksepterte kon-
gemaktens vilje.  

Den myntfornyelsen Magnus Lagabøte gjennomførte er et av de klareste og beste 
eksemplene på vellykket storskala regulering hentet fra norsk middelalder. Evnen til 
å iverksette og gjennomføre effektive mynt- og pengepolitiske tiltak avspeiler seg i 
myntfunnene som gir et enhetlig bilde av myntomløpet; Kongens mynt var gyldig, 
mens utenlandske innslag så å si ikke gjør seg gjeldende. Ingen periode i norsk mid-
delalder er kongens mynt mer dominerende enn under Håkon Håkonsson og 
Magnus Lagabøte, ifølge myntfunn og historiske kilder.23 Likevel er det mye vi ikke 
vet om disse utmyntingene, eksempelvis hvor de ble preget. Siden ingen av disse 
brakteatene er forsynt med myntstedssignaturer blir spørsmålet om pregested 
hengende i luften. Mye tyder på at det fantes kongelige myntverksteder i både 

21  Gullbekk 2005: 551-572.
22  Iversen og Gullbekk 2017.
23  Gullbekk og Sættem 2019: 164-169. 

Collegium Medievale 2025

86   Svein H. Gullbekk



Bergen, Oslo, Tønsberg og Nidaros, kanskje også andre steder. Her må vi imidlertid 
avvente nye studier for svar med større grad av presisjon.24 

 

Utbredelse innenfor norske grenser 
Etter at myntfornyelsen var gjennomført og Magnus Lagabøtes brakteatutmynting 
satt i omløp fikk den utbredelse over store deler av kongeriket i løpet av kort tid, 
rimeligvis noen få år, eller også måneder. Håndgripelige vitnesbyrd gjennom ar-
keologiske funn forteller om dette med overveldende klarhet. Samlet sett har vi re-
gistrert flere enn 25,000 norske mynter fra perioden ca. 1050 til 1319 i ulike 
arkeologiske funnkontekster. Av disse utgjør Magnus Lagabøtes brakteater nærmere 
3300 stykker, så å si alle fra funn under gulvene i norske kirker [Fig. 4, neste side].25 
Med utgangspunkt i disse myntfunnene kan vi slå fast at bare én annen konges ut-
mynting er mer utbredt innenfor kongerikets grenser, nemlig Håkon Håkonssons. I 
tillegg forteller pavelige regnskaper om innsamlinger av korstogstiende og store antall 
brakteater i Den norske kirkeprovinsen. Pengeinnsamlingene fant sted ved norske 
bygde- og bykirker i andre halvdel av 1270-årene. Derfra ble pengene kanalisert til 
bispekirker og videre til Roma av norske geistlige og pavelige nuntier. Der ble 
pengene regnskapsført i begynnelsen av 1280-årene og smeltet ned. Regnskapene er 
bevart i Vatikanstatens bibliotek og utgjør i dag sjeldne innsyn i økonomiske forhold 
og tidens mynt- og pengehistorie. De som har ført regnskapene i pennen beskriver 
forskjellige norske myntsorter i detalj: 5000 mark veteris grosse monete (gamle penn-
inger), 4400 mark moneta subtilis dicti Regni Norwegie (brakteater), og 500 mark veteris 
subtilis monete (gamle brakteater). Samlet sett tilsvarte dette i størrelsesorden åtte 
millioner brakteater og 800,000 penninger omregnet fra summene i mark, øre og 
ertug.26  

24  Arbeidet med å ordne og forstå utmyntingene og myntsystemet under Magnus Lagabøte 
har pågått siden C.A. Holmboes tid som bestyrer ved Universitetets Myntkabinett (1830-
1876). I norsk numismatisk forskning har bestemmelsene av de anonyme brakteatene som i 
dag plasseres til Magnus Lagabøtes tid har blitt datert med store variasjoner fra begynnelsen 
av det 13. århundre til etter svartedauen (Schive 1865: 98; Schive pl. XI: nr. 26-78 og XII: nr. 
1-37). Da Skaare (1995) oppsummerte forskningen på disse anonyme brakteatseriene daterte 
han de til ca. 1270-1320, altså Magnus Lagabøte og hans sønners tid (Skaare 1995, II: nr. 264-
267, med begrunnelse Skaare 1995, I: 82-84). Myntserien har senere blitt bestemt til Magnus 
Lagabøtes tid (Gullbekk 2009: 73-86) hovedsakelig ved å kombinere utmyntingene, mynt-
standarden, funnfrekvensen i norske kirker og historiske kilder. I motsetning til brakteatene 
har Magnus Lagabøtes penninger blitt (Skaare 1995, II: nr. 215-217), dels Eirik Magnusson 
penninger av den sterlingtypen som kan dateres til ca. 1280-1285 (Skaare 1995, I: 84; Skaare 
1995, II: nr. 228-229 og 231-232). 

25  For analyser se Gullbekk og Sættem 2019: 126-169 og 170-257.

Collegium Medievale 2025

Magnus Lagabøte – lovgiver og myntreformator   87



Antallet norske mynter som redegjøres med betydelig grad av presisjon i detaljerte 
regnskaper i Vatikanstaten virker nesten usannsynlig høye. Hvorfor ble så store 
summer transportert helt fra den nordligste kirkeprovinsen til Pavens Roma når det 
fantes etablerte metoder for overføring av verdier og penger via italienske finanshus 
med kontorer i nær sagt alle større bysentra i Europa, deriblandt Brygge i Flandern. 
At overføring av store summer fra Norge til Pavestaten ble oppfattet som uheldig på 
norsk side avspeiler seg i forbudet mot å selge sølv eller å veksle kongens mynt med 
kirkens menn i 1280-årene.27 Det kan være at et slikt forbud virket mot sin hensikt. 
Om de pavelige nuntiene som hadde ansvar for å overføre pengene ikke fikk vekslet 
den norske mynten i sølv eller andre vareslag som kunne omsettes på internasjonale 
markeder ble de kanskje tvunget til å transportere myntene sørover til Pavestaten 
som til stadighet trengte mer penger for å opprettholde et omfattende byråkrati og 
byggeprosjekter i stor skala. At innsamlinger av pavelige skatter trakk millioner av 

26  Pavelige Nuntiers Regnskabs- og Dagböger førte under tiende-opkrævingen i Norden 1282-
1334 (heretter PNRD), utg. P.A. Munch, Christiania 1864: 12-14. For diskusjoner av pavelige 
avgifter innsamlet i denne perioden, se Lunden 1978; Gullbekk 2009; Tveito 2015; Gullbekk 
og Sættem 2019; Dyrhaug og Gullbekk 2023.

27  Bagge 2008: 205.

Collegium Medievale 2025

88   Svein H. Gullbekk

Fig. 4: Dette er en penning som Magnus Lagabøte fikk preget i årene ca.1277-1280. På den 
ene siden står det «Magnus Rex Norveg», altså kong Magnus av Norge. På den andre siden 
av mynten står det «Velsignet være Gud». Kongen lover altså å følge kirkens budskap. Foto: 
Myntkabinettet, Kulturhistorisk museum, UiO.



mynter ut av omløp fra det norske kongeriket forteller om et norsk samfunn der 
mynt ikke bare var tilgjengelig, men også mye brukt. Likevel er det lite eller intet 
som tyder på at pavens nuntier har støvsuget det norske riket for kongens (og 
kirkens) mynt.  

Innsamlingene av korstogstiende er dessuten i tråd med et ekstraordinært brev 
datert Nidaros 1276 signert av erkebiskop Jon Raude der han selv kommenterer 
myntomløpet i sin kirkeprovins: At erkebispen hadde inngående kunnskap om 
pengeforholdene henger trolig sammen med hans ansvar for innsamlingene av kors-
togstienden innstiftet ved laterankonsiliet i Lyon i 1274. Skatten skulle inndrives i 
løpet av en seksårsperiod som skulle regnes fra midtsommer 1274. På grunn av det 
som i et pavebrev ble karakterisert som erkebiskop Jons eventyrlige hjemreise fra 
Lyon, fikk han et års utsettelse.28 Brevvekslingen mellom erkebiskop Jon og Pave-
staten forteller om vidtrekkende utfordringer. Erkebispen melder at tienden for første 
år var innkommet slik som foreskrevet, men ber samtidig paven om å ettergi tienden 
for andre året da dårlig vær har ført til uår og hungersnød slik at de norske geistlige 
ikke evnet å betale. Pave Nicolaus IV avslår dette med unntak for visse lettelser for 
Gardar bispedømme på Grønland i et brev av 31. januar 1279.29 I det store og hele ser 
det ut til at norske geistlige har imøtekommet de pavelige fordringene, noe som tyder 
på at kongens mynt var tilgjengelig i de fleste kirkesogn. I dette tilfellet bekrefter ar-
keologiske, historiske og numismatiske kilder hverandre på flere nivåer som bare 
sjelden kommer til uttrykk i norsk og skandinavisk høymiddelalder.  
 
Lovgivning, pengebruk og bøter 
Landslovens betydning for norsk lovgivning og samfunnsutvikling synes å være udis-
kutabelt, både i norsk og europeisk sammenheng. Vi har allerede sett hva loven 
regulerer for mynt- og pengevesen, og bortsett fra lovens klare ståsted i spørsmål om 
falskmynting og kongens myntrett forteller Landsloven lite om mynt- og pengevesen 
og hvordan mynt- og pengeøkonomien ble organisert og hvordan betalingssystemet 
ble regulert ute i samfunnet. Samtidig regner toneangivende historikere med at 
bøtesystemet utgjorde kongemaktens største inntektskilde.30 I et samfunn der penger 
var mer enn mynt er det verdt å merke seg at Landslovens tekst inneholder et be-
tydelig antall referanser til bøter oppgitt i verdimålene mark, øre og ertug, spesifisert 

28  PNRD 141 ff.; DN VIII, 11; Brilioth 1915, 89.
29  PNRD 145 ff.
30  Det er i denne sammenheng verdt å merke seg Knut Helles kommentar som fremdeles 

holder vann «En inngående undersøkelse av det gammelnorske bøtesystemet hører til de uløste 
oppgaver i middelalderforskningen» (Helle 1974: 195).

Collegium Medievale 2025

Magnus Lagabøte – lovgiver og myntreformator   89



som sølv (sylfr), eksempelvis Landevernsbolken (kap. III), Mannehelgebolken (kap. 
IV). Sølv har spilt en viktig rolle i pengehistorien fra romersk til nyere tid, både i eu-
ropeisk og norsk sammenheng. Spørsmålet er hvordan vi skal tolke referansene til 
sølv slik de fremstår i Landsloven. Om vi begynner med numismatikken og beveger 
oss videre til arkeologiske og historiske kilder er det klart at myntene i norsk mid-
delalder ble preget på sølv fra Olav Tryggvason til Olav Engelbrektsson, riktignok i 
varierende kvalitet, men likefullt sølvbasert. Arkeologiske funn av sølv fra høymid-
delalderen omfatter hovedsakelig mynt og bare unntaksvis smykker, barer eller såkalt 
hakkesølv. Både numismatiske og arkeologiske kilder peker i retning at sølv i hoved-
sak var mynt.  

Middelalderens historiske kilder inneholder et betydelig antall referanser til 
verdimål, mynt og sølv, også i lovgivning. I Landslovens bestemmelser om “Folks 
flytning over tjodelver” stipuleres betaling av fergepenger i mynt, det vil si det den 
reisende måtte betale fergemannen for å bli fraktet over elven. Én penning for hver 
mann og én for hver hest eller slik pris som bygdefolket og fattige kan avtale med 
ferjemannen.31 Avskriftene av den store Landsloven skriver seg fra det 14. århundre, 
og i disse finnes det to tekstvarianter av denne bestemmelsen: 1) pening silfrs og 2) 
penneng talen. Talte penninger blir i allmenhet regnet som mynt i likhet med 
sølvpenninger og norsk sølv – noreno sylfri – forstås som myntet sølv slik kongen 
(myndighetene) utga.32 Ifølge Landsloven skulle alle som kunne betale ferjemannen 
bruke myntet sølv som allment akseptert betalingsmiddel, for alle ferjer i hele kon-
geriket. Dette utgjør et sjeldent tilfelle der vi får en normativ pris på en tjeneste ut-
trykt i konkrete penger. I hvilken grad folk fulgte lovens bokstav er vanskelig å vite 
selv om det synes rimelig sannsynlig. Mange saker som gjelder økonomi og penge-
bruk i hverdagslige situasjoner i middelalderen er ofte beskrevet i normative termer 
snarere enn beskrivelser av praksis. Dette gjelder særlig forholdet mellom lovgivning 
og rettslig praksis der innsynet i sakskomplekser og straffeutmåling bare sjelden er 
bevart. 

Et par tiår etter Magnus Lagabøtes død utspiller det seg et par rettslige drama i 
kirkelig regi som gir sjeldne innblikk i pengeforhold i praksis. De som spiller førs-
tefiolin i disse rettsforhandlingene er henholdsvis erkebiskop Jørund og stavanger-
biskopen Arne. Biskopen blir stevnet av sitt lokale domkapittel. Saken det strides om 
er inntektene fra en «offerbøsse ved hovedalteret i domkirken»: «trunci apud maius 
altare positi in ecclesia cathedrali.»33 Domsbrevet ble utstedt av biskop Øyvind av 

31  LL VII, 46.
32  Gullbekk 2009: 197.
33  DN IV, 25 [DN IV, 41] (min oversettelse).

Collegium Medievale 2025

90   Svein H. Gullbekk



Oslo, biskop Torstein av Hamar og abbed Halle ved Hovedøya kloster i Oslo 13. juni 
1298. Alle var pavelige oppnevnte dommere i saken: Da biskop Arne ikke møtte frem 
til tredje gangs stevning, verken personlig eller ved fullmektig, ble han dømt «in 
contumaciam» til å betale kapitlet 15 mark gangbar mynt i saksomkostninger. I 
Nidaros ble erkebiskopen dømt til å 276 mark gangbar mynt for å ha forsynt seg 
urettmessig av kannikenes offerpenger og sjelemessegaver.34 Begge disse sakene for-
teller om rettsprosesser der det blir avsagt dom i bøter definert i pengesummer, det 
vil si kongens gyldige mynt. I hvilken grad de ble betalt i mynt eller ikke er strengt 
tatt uvisst, selv om en rekke indisier peker i retning av mynt som betalingsmiddel, 
både i disse og andre saker relatert til rettssystemet.  

Her er nok et emne som venter på flere og mer inngående studier, gjerne av retro-
spektiv karakter. Så langt finnes det intet omfattende studium av bøter og bøtesys-
temet i norsk middelalder. 
 
Norge får en mynt av europeisk format 
Etter å ha gjennomført lovrevisjoner på flere nivåer kan vi observere en betydelig 
endring i utmyntingenes karakter mot slutten av kong Magnus regjeringstid. Her 
gjennomførte kongen en myntreform som brakte norsk utmynting på linje med de 
fremste myntsystemene i Nord-Europa: De små tynne brakteatene ble erstattet med 
solide tosidige penninger.  

Hvorfor myntreform? Enkelt sagt, mye tyder på at kong Magnus og hans ad-
ministrasjon ville skape et tillitsvekkende og stabilt pengesystem på riksplan. Da 
Magnus ble konge var norske mynter stusselige. De var små, tynne og lette. Omkring 
år 1200 var norsk mynt de minste i hele Europa etter gjentatte myntforringelser gjen-
nom hundre år. På tampen av Sverre Sigurdssons tid (1177-1202) var vekten på 
brakteatene nede i 0,06 gram (medianverdi), altså seks hundredels gram! Dette bedret 
seg betydelig under Håkon Håkonsson styre, men selv da Magnus overtok var 
myntene fortsatt så små og tynne at de bare ble preget på én side. Magnus videreførte 
utmynting av ensidige brakteater, men med forbedret vektstandard fra 0,12 til 0,18 
gram (medianvekt).35  

For en konge med ambisjoner banet dette vei for ytterligere en myntfornyelse 
med muligheter for ekstraordinære inntekter. Således kunne Magnus både sikre økte 
inntekter å øke sin status som konge. Om det var status, økonomi eller politiske 
hensyn som var avgjørende for myntreformen er vanskelig å avgjøre, men følgende 
av den synes klar: Det norske myntvesenet nådde et høydepunkt under denne pe-

34  Bull 1910: 375.
35  Skaare 1971a: 17.

Collegium Medievale 2025

Magnus Lagabøte – lovgiver og myntreformator   91



rioden, og holdt godt nord-europeisk nivå omkring år 1300. Den nye mynten 
harmonerer i fremtoning med toneangivende myntslag som engelske sterlinger og 
franske gros tournois og forsynt med et kronet kongehode en face på adversen med 
omskrift som ikke levner noe tvil om at det er kong Magnus som står bak: MAGN 
REX NORVEGIE og REX MAGNVS. Reversen er forsynt med et kors omgitt av 
religiøse sentenser: BENEDICT(um) SIT NOMEN D(omini), “velsignet være 
Herrens navn” og BENEDICTVS DEVS, “Gud være lovet”. Da kong Ludvig IX av 
Frankrike iverksatte utmyntinger av den epokegjørende stormynten gros tournois i 
1266, ble denne forsynt med et kors omgitt av to omskrifter, hvorav den ytre kunne 
leses: BENEDICTVS SIT NOMEN DOMINI NOSTRI DEI JHESV CHRISTI, 
“velsignet være vår Herre Gud Jesu Christi navn”. For å bruke Kolbjørn Skaares ord 
fornemmer vi «Magnus Lagabøtes penninger som et ekko til Ludvig den helliges 
suksessrike stormynt med sin fromme appell».36 

At kong Magnus trekker veksler på både fransk og engelsk mynt forteller om en 
konge som gjerne vil plassere seg i en kristen europeisk tradisjon, og en konge som 
var opptatt av rikets rettslige og monetære forhold.  

Denne penningutmynting har blitt knyttet til innføringen av nye mynter i Eng-
land 4. august 1279. Den engelske myntreformen omfattet utgivelsen av en stormynt, 
en groat, tilsvarende franske gros tournois, og fraksjoner av penningen i form av halv- 
og kvartpenninger.37 Alle de nye engelske myntene er forsynt med et nytt kongebildet, 
et kronet brystbilde en face der kongeportrettet er forsynt med karakteristiske lange 
hårlokker. Enkelte av penningene i kong Magnus’ navn etterligner de nye engelske 
penningene.38 Det vil si at de må være preget i løpet av kongens ni siste måneder, 
eller muligens noe etter dødsdagen 9. mai 1280. Til samme tid synes det klart at det 
også finnes penningutgivelser som har hentet inspirasjon fra kongebildet på engelsk 
mynt av den typen som ble utgitt forut for 1279. Vi kan således regne med at kong 
Magnus var i gang med utmynting av solide penninger da den nye numismatiske hår-
moten landet i Norge. Spørsmålet er hvor lenge det hadde pågått preging av penn-
inger, det vil si når myntreformen og utmynting av solid mynt ble innført.  

Det fantes en administrasjon som kunne håndtere gjennomføringen av mynt-
politiske tiltak av omfang, men hvem som faktisk var ansvarlig er så langt ukjent. 
Om vi skal peke på enkeltindivider synes Audun Hugleiksson være en god kandidat. 

36  Skaare 1995, bind I, 75.
37  Rasmusson 1943: 175-176; Holst 1948; Skaare 1971b; For et sammendrag av argumenta-

sjonen se NMH, I: 75-76.
38  Rasmusson har observert at kun et fåtall av myntene i Hornö-skatten, som er den største 

vi har for mynt fra Magnus Lagabøte, er av typen med lange hårlokker à la 1279-typen (Ras-
musson 1943: 176). 

Collegium Medievale 2025

92   Svein H. Gullbekk



Han tilhørte rikets fremste i politiske saker fra 1270-årene og hadde sentrale embeter 
som stallare (1276) og lendmann (1277) under Magnus Lagabøtes tid. Audun studerte 
i Bergen, Paris og Bologna og hadde erfaring fra samfunn med noen av samtidens 
mest avanserte mynt- og pengevesen.  

I norsk mynthistorie har denne myntreformen fått relativt lite oppmerksomhet. 
Dette kan ha flere årsaker. Én er det faktum at vi ikke var i stand til å klassifisere og 
datere periodens utmyntinger med tilstrekkelig presisjon før ganske nylig. En annen 
at myntreformen først ble gjennomført relativt kort tid før han døde og dermed ikke 
fikk det gjennomslaget og synligheten den ellers ville ha fått i myntfunn over det 
ganske land. Hva som imidlertid er sikkert er at denne myntreformen beredte 
grunnen for et myntsystem med flere valører gjennom innføring av både penninger 
og kvartpenninger. Da Eirik Magnussons formynderregjering noen få år senere inn-
førte halvpenninger hadde Norge fått en myntrekke som må anses som den mest 
sofistikerte i de tre skandinaviske kongedømmene. Og myntreformen der solide 
tosidige mynter ble gjeninnført i Norge banet vei for et myntsystem som holdt seg i 
nærmere et halvt århundre, frem til Håkon Vs død i 1319: Penninger, halvpenninger 
og kvartpenninger, med et par utgivelser av dobbeltpenninger.  

Ytterligere en konsekvens av myntreformen som har fått lite oppmerksomhet er 
et skiftet til solide mynter innebar også en myntfornyelse der brakteatene ble erstattet 
av solide tosidige pregninger, penninger og kvartpenninger. Som et ledd i denne 
myntreformen er det flere forhold som taler for at brakteatene ble gjort ugyldige, og 
dermed trukket ut av sirkulasjon. I så måte har vi en terminus ante quem for omløps-
tiden. Hvor lang tid brakteatene var i omløp er vanskelig å si, men flere forhold tyder 
på at de forsvant relativt raskt. Ingen slike brakteater var del av det største ar-
keologiske funnet av Magnus Lagabøtes penninger funnet på øya Hornö i Bohuslän, 
nedlagt ca. 1280-85, og som inneholder 117 Magnuspenninger og 158 tilsvarende 
preget i sønnen Eirik Magnussons navn.39 I så måte iverksatte Magnus ikke bare én 
myntfornyelse, men to. Begge synes å ha vært gjennomført med stor grad av presisjon 
og effektivitet. 
 
Lovgiver og pengepolitiker 
Til tross for at Landsloven i liten grad tar opp mynt- og pengevesenet per se, møter 
vi for første gang lovgivning om falskmynting i norsk historie: «Det er også ubotamål 
å forfalske vår konges mynt, brev eller segl».40 Her møter vi grunnleggende prinsipper 

39  Gullbekk og Sættem 2019, nr. 374.
40  Landsloven X, 2 rettarbot gitt av kong Håkon Håkonsson. Bestemmelsen gjentas med 

samme ordlyd når det gjelder forfalskning av kongens mynt i Landsloven IV, 4 om Ubotamål 

Collegium Medievale 2025

Magnus Lagabøte – lovgiver og myntreformator   93



om myntenes status og rolle i samfunnet, både for utgiver og mottaker av mynt. 
Myntretten tilhørte kongen og bare ham foruten tilfeller der kongen delegerte retten 
til andre. Nettopp myntretten som regale understreker mynten og myntvesenets of-
fisielle karakter. Å forfalske kongens mynt var dessuten en majestetsfornærmelse og 
medførte lovens strengeste straff. Det var ubotamål, så alvorlig at det ikke var mulig 
å bøte. Myntfalskere ble dømt fredløse. Og den som var fredløs, var ikke beskyttet 
av loven. Folk kunne dermed drepe en falskmyntner uten å bli straffet.41  

De eldste eksemplene på falskmyntneri i Norge møter vi i 1280- og 1290-årene, 
noen få år etter Landsloven ble knesatt. Den eldste falskmyntnerskatten omfatter ca. 
1800 falske penninger av den såkalte riksvåpentypen preget ca. 1285-1290, i kong 
Eirik Magnussons navn, nedlagt i Kalfarlien utenfor Bergen i 1280-årene og funnet 
av veiarbeidere i ferd med å flytte en steinrøys i 1908.42 Å finne én slik falskmyntner-
skatt i arkeologisk kontekst hører med til sjeldenhetene i skandinavisk middelalder. 
I Norge har vi ikke bare én slik falskmyntnerskatt, men faktisk enda én, denne gang 
fra 1290-årene; Alstadskatten fra Østre Toten som omfatter ca. 1600 (usikkert tall) 
falske mynter av typen som i samtidige dokumenter blir omtalt som nigri coronati 
eller «svartpenninger», preget i årene ca. 1290-1295 [Fig. 5]. 

I Norge møter vi ikke konkrete falskmyntnersaker i rettslige eller andre historiske 
kilder. Her er det isteden numismatikken og arkeologien som har levert bidrag til vår 
kunnskap om slike operasjoner. Om vi trekker inn lovbestemmelsen mot falsk-
myntneri i Landsloven utgjør dette, samlet sett, gode kilder til både kongemaktens 
eksklusive myntrett (regale) og falskmynting som en geskjeft som var en realitet både 
på Vestlandet og Østlandet i middelalderen. Med utgangspunkt i de strenge straffene 
for slik virksomhet er det rimelig å tenke at mynt var utbredt og allment anerkjente 
betalingsmidler. Hvis ikke ville neppe folk ha risikert liv og lemmer for å falske kon-
gens mynt.  

Kong Magnus Lagabøtes interesse for og evner som lovgiver er ubestridt i norsk 
middelalderhistorie. Hans mynt- og pengepolitiske engasjement er mindre kjent, men 
likefullt betydelig. I mynt- og pengehistorisk perspektiv fremstår han som en av mid-
delalderens viktigste myntherrer sammen med Harald Hardråde, Olav Kyrre og sin 
far Håkon Håkonsson.  

Ikke bare håndhevet han myntretten som et regale, han gjennomførte omfattende 
reformer innenfor mynt- og pengevesen på effektivt vis. Ingen i norsk mynthistorie 

i Mannhelgebolken.
41  Det foreligger en fornøyelig doktoravhandling om straffereaksjoner for falskmynting 

opp gjennom historien skrevet av den svenske numismatikeren Nathorst-Böös 1973.
42  Morgenstierne 1915; Gullbekk og Sættem 2019, nr. 251 (Kalfarlien) og nr. 89 (Alstad).

Collegium Medievale 2025

94   Svein H. Gullbekk



hadde vært i stand til å organisere og administrere et myntvesen som raskt ble utbredt 
over hele kongeriket, også i grisgrendte strøk i dalstrøk, fjell- og fjordområder i Inn-
landet, Vestlandet og Nord-Norge. 

Kongens mynter ble preget i stor skala, og vi vet at de ble brukt av befolkningen. 
Om vi ser Magnus Lagabøtes rolle som lovgiver, myntherre og konge i sammenheng 
fremstår hans styre i mangt og meget som minner om middelalderstatlige forhold i 
1260- og 1270-årene.  

 
English summary 
 
Magnus Lagabøte – Legislator and Monetary Reformer 
The reign of King Magnus Lagabøte (Magnus Håkonsson) is often celebrated for 
his seminal achievements as a legislator, particularly the promulgation of the Lands-
loven in 1274. In this paper it is argued that king Magnus also played a profound role 
as a monetary politician and reformer of Norway’s coinage and financial system. The 
period marked by the high point of legislative standardization precisely coincided 
with significant advances in monetary system standardization achieved under Magnus 
and his successors (1263 to 1319). 
 
Assertion of Monetary Sovereignty 
While the Landsloven itself did not explicitly define monetary control as a royal 
prerogative (regale), this status was implicitly established by the severity with which 

Collegium Medievale 2025

Magnus Lagabøte – lovgiver og myntreformator   95

Fig. 5: Falske mynter preget i kong Eirik Magnussons navn i 1280- og 1290-årene, funnet 
i Kalfarlien utenfor Bergen. Foto: Myntkabinettet, Kulturhistorisk museum, UiO. 



the law treated the counterfeiting of coins. The National Law of 1274 designated the 
counterfeiting of the king’s coin, charter, or seal as ubotamål, which mandated the 
law’s most severe sanction: outlawry. This assertion of royal ambition regarding 
monetary authority had roots preceding Magnus’s accession, notably Håkon Hå-
konsson’s rettarbot of 1260, which had already stipulated that only coinage derived 
from the royal mint should be accepted for the payment of fines.  
 
Recoinage and Standardization  
Upon ascending the throne, tradition necessitated a recoinage (Renovatio monetae). 
This process, likely initiated early in his reign around 1264/65, served to legitimize 
Magnus’s status and confirm his commitment to the currency’s value and function 
as the legal currency of the realm. Given that medieval monarchies seldom possessed 
substantial silver reserves, securing the necessary silver for extensive minting ope-
rations was essential. This recoinage offered a mechanism for securing extraordinary 
revenues, potentially by requiring citizens to exchange three old coins for two new 
ones. 

In this initial phase, Magnus continued the minting of bracteates (thin, single-
sided coins), but he introduced significant iconographic modifications. Whereas his 
father’s coinage featured diverse motifs, Magnus’s bracteates were exclusively supp-
lied with the king’s facing portrait (en face), wearing a crown. This simple visual was 
a powerful articulation of royal authority. This coin renewal is regarded as an example 
of successful regulation in medieval Norway, leading to the rapid dominance of the 
king’s coin and a virtual absence of foreign currency from circulation. 
Dissemination and Enforcement 
Archaeological data confirms the substantial success and widespread distribution of 
Magnus’s coinage throughout the kingdom. Discoveries, particularly those found be-
neath Norwegian church floors, verify the use of Norwegian currency from Kong-
helle in the south to the Helgeland coast in the north. In sum, records of some 25,000 
Norwegian coins dates between 1050 and 1319. Of these Magnus Lagabøte’s 
bracteates account for nearly 3,300 coins. Furthermore, rare insights into monetary 
circulation are provided by Papal accounts preserved in the Vatican Library, which 
document large volume of coinage collected as Crusader tithes in the second half of 
the 1270s and subsequently channeled from Norwegian rural and urban churches all 
the way to Rome. 

Despite the severe penalties associated with ubotamål, archaeological evidence 
confirms that counterfeiting remained a reality. Large hoards of counterfeit 
Norwegian pennies dating to the 1280s and 1290s have been found at Kalfarlien in 

Collegium Medievale 2025

96   Svein H. Gullbekk



Bergen and Alstad at Østre Toten, validating that illicit operations occurred in both 
Western and Eastern Norway. 

 
The Second Monetary Reform: Alignment with Europe 
Toward the conclusion of his reign, King Magnus instituted a second significant 
monetary reform. This involved replacing the thin bracteates, which had characterized 
Norwegian coinage since the second quarter of the 12th century, with solid, double-
sided pennies, thereby aligning the Norwegian monetary system with those prevalent 
in Northern Europe. 

These new pennies were designed to harmonize in appearance with major foreign 
coinages, such as the English sterlings and French gros tournois. Key features included 
a crowned royal portrait (en face) on the obverse, accompanied by clear identification 
of the issuer, MAGN REX NORVEGIE (Magnus, King of Norway). The reverse 
utilized religious phrases, BENEDICT(um) SIT NOMEN D(omini) (blessed be 
the name of the Lord). This specific inscription mirrored the successful French gros 
tournois introduced by King Louis IX in 1266, positioning the Norwegian currency 
within a broader Christian European tradition. It is important to note, however, that 
the Norwegian currency was heavily debased in comparison with its English and 
French counterparts. 

This reform successfully established a sophisticated monetary framework that 
incorporated both pennies and quarter pennies. When Eirik Magnusson’s regency 
later introduced half pennies, Norway possessed the most advanced coin series among 
the three Scandinavian kingdoms, a system that persisted until Håkon V’s passing in 
1319. 

In sum, King Magnus Lagabøte implemented two comprehensive reforms that 
standardized and distributed a consistent monetary system across his domain. His 
effective enforcement and the pervasive use of his coinage, even in remote regions, 
secure his place among the most pivotal medieval kings in the annals of coinage and 
monetary history, alongside figures such as Harald Hardråde, Olav Kyrre, and Håkon 
Håkonsson. 
 
Bibliografi 
 
Litteratur  
BAGGE, Sverre. 1998. Mennesket i middelalderen. Tanker, tro og holdninger, 1000-1300. 

Oslo: Aschehoug. 

Collegium Medievale 2025

Magnus Lagabøte – lovgiver og myntreformator   97



———. 2008. «Salvo semper regio iure». Kampen om sættargjerden 1277–1290. His-
torisk Tidsskrift vol. 87: 201-224. 

BRILIOTH, Yngve. 1915. Den påfliga beskatningen af Sverige intill den stora schismen. 
Uppsala: K.W. Appelbergs boktryckeri. 

BULL , Edvard. 1910. Pønitentiarier for den norske Kirke i Middelalderen. Historisk 
Tidsskrift 1910: 369-378. 

DOLLEY, Michael & Michael Metcalf. 1961. The Reform of the English Coinage 
under Eadgar. I Michael Dolley (red.), Anglo-Saxon Coins: studies presented to 
F. M. Stenton on the occasion of his 80th birthday, 17 May 1960, pp. 136-168. 
London: Methuen. 

DYRHAUG, Sverre & Svein H. GULLBEKK. 2023. Peterspenger: En skatt for folk flest. 
Collegium Medievale: 169-218. 

GRINDER-HANSEN, Keld. 1997. Møntfornyelse ( Renovatio monetae) i Danmark fra 
år 1200 til Christopher II’s død i 1332. Nordisk Numismatisk Unions Medlemsblad 
8: 130-136. 

GROHSE, Ian Peter. 2023. Norgesveldet som rettsfellesskap – en presisering, i: Lands-
lova av 1274. Rett, Politikk og Samfunn i Norsk Mellomalder, redigert av Else 
Mundal, Erik Opsahl, Jørn Øyrehagen Sunde og Miriam Tveit (red.), 261-278. 
Oslo: Dreyer forlag. 

GULLBEKK, Svein H. 1997. Renovatio monete i Norge i middelalderen. Nordisk Nu-
mismatisk Årsskrift 1992-93: 52-87. 

———. 2005. Lite eller mye mynt i Norge i middelalderen? Historisk Tidsskrift 84: 551-
572. 

———. 2009. Pengevesenets vekst og fall i Norges middelalder, København: Museum Tus-
culanum Press. 

GULLBEKK, Svein H & Anette SÆTTEM. 2019. Norske myntfunn 1050-1319. Penger, 
kommunikasjon og fromhetskultur. Oslo: Dreyer forlag. 

GULLBEKK, Svein H, Christoph KILGER, Håkon ROLAND and Steinar KRISTENSEN, 
(red.). 2021. Coins in Churches. Archaeology, Money and Religious Devotion in Me-
dieval Northern Europe, London and New York: Routledge 2021. 

GUNDERSEN, Olav Elias. 2019: Commercialisation and urbanisation on the periphery of 
medieval Europe c. 986–1448: A comparative analysis of Denmark and Norway. 
PhD Aarhus Universitet.   

HÄVERNICK, Walter 1933. Münzverrufungen in Westdeutschland im 12. und 13. 
Jahrhundert. Frankfurt. 

HELLE, Knut. 1974. Norge blir en stat, 1130-1319. Håndbok i Norges Historie, bind 
3. Universitetsforlaget. 

Collegium Medievale 2025

98   Svein H. Gullbekk



HOLST, Hans. 1948. Norske funn av tosidige mynter, preget under Magnus 
Lagabøter og hans sønner. Nordisk Numismatisk Årsskrift: 63-84. 

IVERSEN, Frode & Svein H. GULLBEKK. 2017. The Price of Justice and Administ-
ration of Coinage. I: Ann Zanette Tsigaridas Glørstad and Kjetil Loftsgarden 
(red.), Viking-Age Transformations: Trade, Craft and Resources in Western 
Scandinavia, 95-107. London and New York: Routledge. 

JOHNSEN, Arne Odd. 1945. Nicolaus Breakespears legasjon til Norden, Oslo 1945 
JENSEN, Jørgen Steen. 1996.  Møntfornyelse (Renovation monetae) i Danmark indtil 

år 1200. NNUM: 130-136. 
JESSE, Wilhelm (red.). 1924. Quellenbuch zur Münz- und Geldgeschichte des Mittelalters. 

Halle/Saale: Riechmann. 
LUNDEN, Kåre. 1972. Økonomi og samfunn. Oslo: Universitetsforlaget. 
———. 1978. Korn og kaup. Studiar over prisar og jordbruk på Vestlandet i mellomalderen. 

Oslo: Universitetsforlaget. 
———. 1999. Money Economy in Medieval Norway. Scandinavian Journal of History, 

vol. 24: 245-265. 
MAGNUS LAGABØTES LANDSLOV. 2024. Oversettelse Jo Rune Ugulen Kristiansen, 

Oslo: Nasjonalbiblioteket. 
MORGENSTIERNE, Bredo. 1915. Myntfund i Kalfarlien, Bergens Museums Aarbok 1914-

1915, nr. 10: 3-8. 
MUNCH, Peter Andreas (utg.). 1864. Pavelige Nuntiers Regnskabs- og Dagböger førte 

under tiende-opkrævingen i Norden 1282-1334, Christiania: Brögger & Christie’s 
Bogtrykkeri. 

MUNDAL, Else, Erik OPSAHL, Jørn Øyrehagen SUNDE og Miriam TVEIT (red.). 2023. 
Landslova av 1274. Rett, politikk og samfunn i norsk mellomalder, Oslo: Dreyer for-
lag.  

NATHORST-BÖÖS, Ernst. 1973. Hela världens tjuv. En studie i straffen för mynt- och 
sedelförfalskningsbrotten före circa 1850, Stockholm. 

ORNING, Hans Jacob. 2025. Myten om den gode kongen. Oslo: Dreyer forlag. 
PETTERSEN, Gunnar I. 2013. Priser og verdiforhold i Norge ca. 1280-1500, Oslo, Riks-

antikvaren skriftserie 39. 
RASMUSSON, Nils Ludvig. 1943. Studier i norsk mynthistoria under tiden c:a 1270-

1513, Fornvännen: 174-181. 
RINDAL, Magnus. 2024. «Introduksjon: Landslova, Magnus Lagabøte og Håkon 

Håkonsson», i: Magnus Lagabøtes Landslov, overs. Jo Rune Ugulen, 13-38. Oslo: 
Nasjonalbiblioteket. 

Collegium Medievale 2025

Magnus Lagabøte – lovgiver og myntreformator   99



RISVAAG, Jon Anders. 1996. Ikke-kongelige utmynting i Norge frem til refor-
masjonen. Nordisk Numismatisk Årsskrift 1994-96: 130-161. 

———. 2006. Mynt og by. Myntens rolle i Trondheim by i perioden ca. 1000-1630, 
belyst gjennom myntfunn og utmynting. Trondheim: Norges teknisk-naturviten-
skapelige universitet Doktoravhandlinger 200. 

RISVAAG, Jon Anders & Svein H. GULLBEKK. 2023. Money as provocation: the 
coinage of Archbishop Jon Raude, Numismatic Chronicle: 335-350. 

SCHIVE, Claudius Jacob. 1865. Norges mynter i middelalderen samlede og beskrevne af 
C. I. Schive. Med indledning af C. A. Holmboe. Kristiania: Tönsberg.  

SIGURDSSON, Jon Vidar. 2008. Det norrøne samfunnet. Vikingen, kongen, erkebiskopen 
og bonden. Oslo: Pax forlag. 

SKAARE, Kolbjørn. 1965. En ny norsk erkebispemynt. Numismatiska Meddelanden 
XXX: 92-102. 

———. 1971a. Utmynting på Håkon Håkonssons tid, Nordisk Numismatiske Årsskrift 
1970, 5-36 

———. 1971b. Utmyntingen i det gamle Tunsberg. Vestfold-minne: 86-102. 
———. 1982. Kong Sverres utmynting, Nordisk Numismatiske Årsskrift 1979-80: 93-

109. 
———. 1995. Norges mynthistorie. Mynter og utmynting i 1000 år. Pengesedler i 300 år. 

Numismatikk i Norge, b. I-II, Oslo: Universitetsforlaget. 
SPUFFORD, Peter. 1988. Money and its use in Medieval Europe, Cambridge: Cambridge 

University Press. 
SUCHODOLSKI, Stanislaw. 1961. Renovatio monetae in Poland in the 12th century. 

Wiadomości Numizmatyczne 5: 57-75. 
SUNDE, Jørn Øyrehagen. 2023. Kongen, lova og landet - Kong Magnus Lagabøter, 

Landslova av 1274 og det Norge han skapte. Oslo: J.M. Stenersens Forlag.  
SVENSSON, Roger. 2012. Renovatio Monetae. Brakteater og myntningspolitik i 

högmedeltidens Europa. Stockholm: Svenska Numismatiska Föreningen. 
TVEITO, Olav. 2015. Mynter i messen - Kirkefunnene som bidrag til kunnskap om 

offerpraksis og kirkeskikker (11.–17. årh.). Historisk Tidsskrift vol. 94: 383-417. 
WOODS, Andrew R. 2018. From Charlemagne to the Commercial Revolution 

(c.800–1150). I: Money and Coinage in the Middle Ages, edited by Rory Naismith: 
93-121. Leiden: Brill. 

 
 
 
Svein H. Gullbekk, SENKU, Kulturhistorisk museum, UiO.

Collegium Medievale 2025

100   Svein H. Gullbekk



Om evne og vilje til å sjå kvinner i mellomalder -
kjeldene 
 
JØRN ØYREHAGEN SUNDE OG ELSE MUNDAL 
 
 

The Old Norse term maðr had in the Middle Ages the dual meaning ‘man’ and 
‘human being’. If we read Norwegian medieval law with this common knowledge 
as a backdrop, we find that women play a significant role in legal life in both the 
oldest compilations of law, the Christian laws – canon law adopted by public as-
semblies – and in the Code of the Norwegian Realm of 1274. Women as legal 
actors were not only found in written law but are reflected in legal practice from 
the 14th century. A systematic examination of mortgage documents show that 
women were the primary actor in 20% of these documents. Women could appear 
in public life in most legal situations, also as executors (ombudsmen), but could 
not, however, take on the role as judge.  

 
 
For å kunne forske på kvinnene si stilling i norske mellomalderkjelder er det 
nødvendig å finne dei i kjeldene, og å sjå dei. Det har vi ikkje gjort i tilstrekkeleg grad 
i norsk mellomalderforsking til no.  

Ei årsak til at ein ikkje har fått augo på kvinnene i rettslivet i mellomalderen, ligg 
i det norrøne språket. Endringar i språket frå norrøn tid til i dag har i nokre tilfelle 
tåkelagt i kor høg grad kvinnene var til stades i språket. Då tenkjer vi ikkje primært 
på store endringar i grammatikken, og at dei fleste av oss er avhengige av ordbok for 
å forstå fleirtalet av orda i ei setning. Vi tenkjer på eit lite ord, maðr med fleirtalsforma 
menn. Vi kan starte med å sjå på prologen i Snorres Edda: 
 

Almáttigr guð skapaði himin ok jǫrð ok alla þá hluti er þeim fylgja, ok síðarst menn tvá 
er ættir eru frá komnar, Adam ok Evu.1 
 
(Den allmektige Gud skapte himmel og jord og alle dei ting som høyrer til dei, 
og til slutt skapte han to menn (norr.), som slektene stammar frå, Adam og Eva.)2 

 

1  Snorri Sturluson, red. Faulkes 1988: 3. 
2  Omsetjingane frå norrønt her og seinare er våre eigne der ikkje anna er sagt.

Collegium Medievale 2025

Novus forlag · eISSN 2387-6700



Den primære tydinga av maðr er ‘menneske’, og for å få ei rett omsetjing av teksten, 
må maðr i dette tilfellet omsetjast med menneske. I norrøn tid ser vi ei språkutvikling 
der ordet maðr ofte står for ‘mann/karmann’, men det har framleis ofte også tydinga 
‘menneske’, og kan då stå for kvinne, og når vi har fleirtalsforma menn, kan kvinner 
godt vere inkluderte. Dette er velkjent for alle som arbeider med mellomalderkjelder. 
Det har likevel vist seg vanskeleg å få forskarar, når dei møter ordet maðr, t.d. i ein 
lovtekst, til å stogge opp og spørje seg: kan maðr i dette tilfellet også vere ei kvinne? 
Sjølv om tvilstilfelle kan finnast, er det oftast mogeleg å svare eit klart ja eller nei på 
dette spørsmålet. Det kan vi sidan det samla lovmaterialet gjev mange opplysningar 
om kva rettar kvinner har etter lovene, kva slags krav som vert stilte til dei, kva status 
dei har i heimen og i det vidare samfunnet, og kva slags roller i ein rettsprosess dei 
kan gå inn i. Kvart enkelt tilfelle der ordet maðr er brukt, og der det isolert sett kan 
vere uklart om ordet referer både til mann og kvinne, kan tolkast i lys av dei mange 
døma der teksten eller konteksten gjer det klart at ordet kan stå både for kvinne og 
mann.   

Likevel valde Absalon Taranger i si omsetjing av Landslova til riksmål i 1915 å 
omsetje maðr hovudsakleg med mann.3 Det same gjorde Knut Robberstad i si om-
setjing av Magnus Lagabøters Bylov i 1923,4 og av Eldre Gulatingslov i 1937.5 Maðr 
vert også gjerne omsett til ‘mann’ i nyare lovomsetjingar, som i Jan Ragnar Hagland 
og Jørn Sandnes si omsetjing av Frostatingslova av 19946 og Bjarkøyretten for 
Nidaros i 1997.7 Det har vist seg at omsetjarar, både av lovtekstar og andre tekstar, 

3  Til dømes Landslova IV-8 og 18; Taranger 1915: 48 og 58, jf. NgL II: 53 (kap. 7) og 62 
(kap. 17). 

4  Til dømes Bylova VI-2 og 9; Robberstad 1923: 22 og 31, jf. NgL II: 240 og 241. Men i 
fyrste setning i VI-2 er «menn» her omsett med «folk».

5  Til dømes Eldre Gulatingslov kap. 88 og 169; Robberstad 1981: 116 og 182, jf. NgL I: 43 
og 64. Vi ser likevel at kvinnene sine rettar og plikter etter Gulatingslova har valda Robberstad 
hovudbry. Då han omsette Gulatingslova i 1937, forstod han kapittel 47, som seier at ei kvinne 
kan overlate sókn og vǫrn til ein mann, slik at dette gjaldt søksmålsretten, retten til å krevje at 
ei sak kom opp til doms, men ikkje sjølve sakførsla. Men sókn er ordet for ‘det å føre ei sak’ 
og vǫrn for ‘det å forsvare ei sak’. Då Robberstad seinare skreiv den store artikkelen 
“Rettergang” i Kulturhistorisk leksikon for nordisk middelalder har han kome til at “Ei kvinne 
som står åleine, kan føre sine søksmål sjølv, men ho har rett til å taka ein fullmektig til sakførsla” 
(1969: 32).

6  Sjå til dømes Frostatingslova II-1 og 2, og XIII-25; Hagland og Sandnes 1994: 16 og 17, 
og 199, jf. NgL I: 130 og 131, og 247. 

7  Sjå til dømes Bjarkøyretten kap. 4 og 20; Hagland og Sandnes 1997: 40 og 45, jf. NgL 1: 
303 og 317 (kap. 65). 

Collegium Medievale 2025

102    Jørn Øyrehagen Sunde og Else Mundal



for enkelt grip til den enklaste og tradisjonelle omsetjinga av maðr sjølv om vi veit at 
det semantiske innhaldet i ordet har forskyve seg frå norrøn tid til i dag. 

Går ein derimot inn i kvar einskild regel i Landslova av 1274 der maðr er nytta, 
viser det seg til dømes at i rundt 75 prosent av tilfella refererer termen til både menn 
og kvinner, og i rundt 5 prosent faktisk berre til kvinner.8 Det som ved fyrste aug-
nekast ser ut som ei lov mynta på eit mannsdominert samfunn, vert dermed ei lov 
for eit samfunn der både menn og kvinner er tydelege aktørar i rettslivet. 

Ei anna årsak til at ein har oversett kvinnene i det norske rettslivet i mellom-
alderen, er at det har mangla evne og vilje å sjå dei trass tydeleg tekst. Dette har vi 
fleire døme på frå diplommaterialet. Til dømes heiter det i samandraget til eit mel-
lomalderbrev, publisert i bind VI av Diplomatarium Norvegicum i 1864:  
 

Sigurd, Hafthor Thoressöns Lensmand (i Gudbrandsdalen), kundgjör, at han 
optog 12 Mænds Vidnesbyrd om, at Sigurd og Ingerid bleve gifte för Lovforand-
ringen, medens endnu de gamle Love galt, og at Erling paa Bryn var stevnet til at 
paahöre samme. 

 
I utdraget frå sjølve teksten i mellomalderbrevet frå 1333 står det: 
 

Eptir þet tok ek xii mannæ vitni baro þessær xii men vitni firir mer Halstein 
Audvnar son Haluardr Juærs son Alfuer Saxsæ son Agmundr Sigurdr son 
Gudormr Eigill son ok Eillingr brodr hans Þorkiel Þorbiænnar son Asæ Halkiells 
dotter Haldoræ Niculasær dotter Þoræ Jngiælsz dotter Rangdid Ormsdotter Rangdid 
Godena dotter. 
 
svoro þæssær fyr nefdr men at þau komo saman j fonnom lagum ok firir laga brig-
ing Sigurdr ok Jngirid þeima monnum hia verandom er ek tok þetta skillriki 
Þorde preste a Breidini Gudorme Lafransz syni logretto manne Pale Liosz syni 
ok margum adrum godom mannum.9 

 
(Etter det tok eg opp 12 menns vitne. Desse 12 personane bar fram vitnemål for 
meg: Hallstein Audunsson, Hallvard Ivarsson, Alv Sakseson, Ogmund Sigurds-
son, Gudmund Egilsson og Elling, bror hans, Torkjell Torbjørnsson, Åsa Hall-
kjellsdotter, Halldora Nikolasdotter, Tora Ingjaldsdotter, Ragndid Ormsdotter, 
Ragndid Godinadotter. Desse førnemnde personane svor at Sigurd og Ingerid vart 

8  Sjå Laske, Mundal og Sunde (under utgjeving).
9  DN VI-143 (07.10.1333) (vår kursivering). 

Collegium Medievale 2025

Om evne og vilje til å sjå kvinner i mellomalder kjeldene   103



gifte då gammal lov gjaldt og før lovendringa. Med desse personane til stades tok 
eg opp dette provet, Tord prest på Breidin, Guttorm Lavransson lagrettemann, 
Pål Ljotsson og mange andre gode menn / mykje anna godt folk.) 

 
Av dei 12 mennene som utgjevarane finn i diplomet, er altså fem av dei kvinner. Her 
er det ikkje mogeleg å skulde på manglande språkforståing, berre på manglande vilje 
til å formidle det som opplagt følgjer av teksten. Dei ‘gode menn’ som er nemnde i 
slutten av sitatet, har tradisjonelt vore tolka som ‘menn’, men også her må ein sjå på 
konteksten. Brevet skildrar ei folkeforsamling der nesten halvparten av vitna som er 
nemnde, er kvinner. Det finst ingen grunn til å tru at dei fem kvinnene som var vitne, 
var dei einaste kvinnene i forsamlinga. Å forstå dei góðir menn som er til stades, som 
‘godt folk’ er difor mest sannsynleg det beste i dette tilfellet.10  

I denne artikkelen skal vi sjå etter kvinner i mellomalderkjeldene. I fyrste del skal 
vi sjå korleis dei står fram i mellomalderlovene når vi tek som utgangspunkt at maðr, 
med fleirtalsforma menn, primært tyder ‘menneske’ og ikkje ‘mann’. I andre del skal 
vi sjå at sjølv når vi les maðr som ‘menneske’, så får vi likevel ikkje fullt ut eit korrekt 
bilete av kvinnene sin plass i rettslivet i mellomalderen. For dersom vi ser på kvinner 
i mellomalderdiplom, ser vi at dei ikkje berre kunne sitje med og disponere eigedom, 
og opptre i rettssaker som saksøkjar og vitne, men at dei kunne ha ei enno meir sjølv-
stendig rolle. Det er grunn til å tru at høg sosial status ville gjere det lettare for kvinner 
å spele ei rolle i samfunnslivet. Forsking på den rolla nokre norske adelskvinner 
kunne få i det politiske livet, til og med når det gjaldt område som krig og piratverks-
emd, tyder på det.11 Dei kvinneroller vi har sett på i norske diplom, fangar opp 
kvinner frå eit breiare spekter i samfunnet, sjølv om vi ikkje i alle høve kan plassere 
dei sosialt.  

Vi gjer ikkje krav på å gje eit fullstendig bilete korkje når det gjeld lovene eller 
diploma. Vi har, saman med Caroline Laske, gått gjennom dei over 400 gonger maðr 
er brukt i Landslova, slik lova står i den tekstkritiske utgåva av Magnus Rindal og 
Bjørg Dale Spørck frå 2018.12 Vi har ikkje gjort ei tilsvarande nærlesing av andre mel-
lomalderlover, men har konstatert gjennom stikkprøvar at vi finn det same mønsteret 
i dei (sjå note 8). Det same gjeld undersøkinga av rettspraksis, slik vi finn den i mel-
lomalderdiploma som er publiserte i Diplomatarium Norvegicum. Vi har ikkje funne 

10  Eit sikkert døme på at også kvinner er rekna med mellom ‘góðir menn’ finn vi i innleiinga 
til Mariajartegnet “Bondi ok husfru ætludu heingia sik”: I nockurum stad var bondi ok husfru 
hans, bædi godir menn ok trufastir,...(Det var ein bonde ein stad og kona hans, begge gode 
menneske og faste i trua,...). Mariu saga (1871) s. 969.

11  Sjå t.d. Wærdahl 2019.
12  Kong Magnus Håkonssons Lagabøtes landslov 2018.

Collegium Medievale 2025

104    Jørn Øyrehagen Sunde og Else Mundal



noko godt søkjekriterium for å finne kvinner som spelar ei aktiv rolle i rettslivet.13 
Døma vi brukar, har vi henta frå søk på ombodsmenn og vitne i rettstvistar i mel-
lomalderen.14 Unnataket er rettsområdet pant. Her har vi søkt opp alle diplom som 
gjeld pant av eigedom, og sett kor stor rolle kvinner spela i samband med slike eige-
domstransaksjonar. Artikkelen må likevel lesast som ei påpeiking av eit forskings-
behov, meir enn som stetting av dette behovet.  

 
Kvinner i norske mellomalderlover 
Det finst mange døme på at kvinner var meir synleg til stades både i språket generelt 
og i lovspråket enn det lesarar i dag gjerne ser ved fyrste augnekast. Vi ser fyrst på 
eit døme frå Frostatingslova IX-4, der det er tydeleg sagt at lova gjeld kvinner, men 
vi skal likevel merke oss at kvinna også er omtalt som maðr.  

 
Kona má gefa .iij. sinnum arf sinn, oc halda hit þriðja sinni, en eigi má gefa nema 
heill maðr se.15 
 
(Ei kvinne kan gje bort arven sin tre gonger, og det må haldast den tredje gongen, 
men ein kan ikkje gje [bort] utan ein er frisk maðr.) 

 
I Eldre Gulatingslov har vi eit døme på forbod mot barnemishandling. Her kan det 
vere vanskelegare straks å få augo på kvinna: 
 

ef madr misfær med barne sino skadandi til lifs eða lima at vilja sinum. þa eru þau 
utleg oc vptœct alt fe þeira...16 
 
(Om nokon skadar /mishandlar barnet sitt med vilje slik at det står i fare for å 
tape liv eller lemmer, då skal dei vere utlæge og all eigedomen deira er forbroten.) 

 
Her kan det ved fyrste augnekast sjå ut som det berre er far som er mistenkt, men 
ved nærmare ettersyn ser vi at den maðr som er mistenkt, like gjerne kan vere mor 
som far. Det som avslørar at mor også er mistenkt, er forma på pronomenet, þau. 

13  Vi har søkt i den elektroniske utgåva av Diplomatarium Norvegicum: https://www. 
dokpro.uio.no/dipl_norv/diplom_felt.html 

14  Det er søkt på “umbsm*”, “vmbsm*” og “wmbds*”, og på “vitn*”, “uitn*” og “witn*”. 
15  Der det her og seinare er sitert frå, eller vist til kapittel i Frostatingslova, er det vist til 

utgåva i NgL I, om ikkje anna er sagt.
16  Teksten står i eit fragment som er prenta i NgL IV: 19.

Collegium Medievale 2025

Om evne og vilje til å sjå kvinner i mellomalder kjeldene   105



Dette er nøytrumsforma av pronomenet þeir (dei), og nøuytrumsforma vert brukt 
når pronomenet peikar tilbake på ei gruppe av menneske som består av begge kjønn. 
Konteksten viser at det er peikt på mor. 

I nokre tilfelle går det fram av konteksten at maðr like gjerne kan vere kvinne 
som mann, som i Eldre Bjarkøyrett (bylova for Trondheim), kap. 69:  
 

Ef maðr blótar á heiðnar vættir. eða ferr hann med spásögur eða med görningum. 
sá maðr er því hlýðir ok þann mann húsar til þess. hann er svá útlægr sem manns 
bani. En ef hann dular. beri karlmaðr iárn fyrir. en kona taki í ketil.17 
 
(om nokon blotar til heidne vette eller fer med spådomar eller trolldom, og den 
som høyrer på slikt, og den som held hus til dette, er like utlæg som ein draps-
mann. Og om han /dette mennesket løyner dette, skal ein karmann bere jarn (for 
å fri seg) og ei kvinne ta i kjele (ta opp ein gjenstand frå botnen av ein kjele med 
kokande vatn.) 

 
Her kjem det fram at maðr, også pronomenet hann (som peikar tilbake på maðr), kan 
stå for kvinne. Det ser vi her av konteksten som presiserer kva straffa er for kvinne 
og for mann. 

Endå vanskelegare å sjå at ein lovregel også gjeld kvinner, har vi t.d. Landslova 
VII-56:18 
 

Nú skal hverr maðr þingi ráða, er þings þykkist þurfa.  
 
(No skal ein kvar råde for ting som synest å trenge ting.) [Råde for ting vil her 
seie å ha rett til å kalle inn tinget.] 

 
Sjølv om vi har sett at maðr ofte kan stå for kvinne, så vil ein kanskje tru at tinget er 
mannens arena. Men at hverr maðr, som dei fleste utan å tenkje seg om ville omsetje 
med “ein kvar mann” også kan vere ei kvinne, er lett å oversjå. Forma hverr er mas-
kulin form av pronomenet, men forma rettar seg etter det grammatiske kjønnet på 
ordet maðr. Eldre Gulatingslov kap. 131 har formuleringa “Nu scal hverr þingi ráða 

17  Der det her og seinare er sitert frå eller vist til kapittel i Eldre Bjarkøyrett, er det vist til 
utgåva i NgL I, om ikkje anna er sagt.

18  Der det her og seinare er sitert frå eller vist til kapittel i Landslova, er det vist til Magnus 
Lagabøtes landslov 2024, red. Rindal, om ikkje anna er sagt.

Collegium Medievale 2025

106    Jørn Øyrehagen Sunde og Else Mundal



er þings þyckizt þurfa”,19 altså med maðr utelate. Det same finn vi også i mange hand-
skrifter av Landslova.20 Her ser vi at pronomenet hverr (i eitt tilfelle i Landslova sá) 
rettar seg etter det grammatiske kjønnet til ordet maðr, som er underforstått. Der 
maskuline former av eit pronomen vert ståande åleine, vert det i alle fall ikkje lettare 
å sjå kvinna som har rett til å kalle inn ting. Men at kvinner hadde denne retten, veit 
vi fordi vi har heilt klare døme i norske lover på at kvinner kallar saman ting. Dette 
kjem vi tilbake til. 

Vi skal også sjå at ei kvinne kan omtalast som både maðr og bóndi. Eit godt døme 
på dette har vi i Frostatingslova VII-8: 
  

Ef menn hafa manntals þing sitt. þá sculo allir bœndr til koma bæði lendr menn 
oc ármenn oc konor þær er einar búasc búi fyrir nauðsynialaust.  
 
(Om folk har manntalstinget sitt, då skal alle kome til [tinget] både lendmenn og 
årmenn og alle dei kvinner som styrer gard åleine forfallslaust.)  
 

I den flokken av menneske som er omtalte som menn, er altså kvinner som styrer 
gard, inkluderte, ho er bóndi, húsbóndi, fordi ho har høgst status i hushaldet. Bóndi er 
også eit ord som har fleire tydingar som kan inkludere kvinner. Bóndi er ei lovdefinert 
sosial gruppe som har høgre status i samfunnet enn dei som var etterkomarar av 
trælar, men lågare status enn odelsbonden (haulden). Bondestatus hadde både bonden 
sjølv, kona hans og sønene og døtrene hans. Den primære tydinga til bóndi eller búandi 
er ‘ein som bur, er bufast’. Bœndr, fleirtal av bóndi, kan difor også brukast på ein måte 
som inkluderer alle i eit bygdefellesskap. Her ser vi at bœndr, kanskje litt uventa, in-
kluderer også kongens menn som er i bygda, og sjølvsagt er kvinner inkluderte. Så 
kan endeleg bóndi tyde ‘ektemann’, og det er den einaste av tydingane av ordet som 
ekskluderer kvinner. 

I ein del tilfelle har vi eit formelaktig tillegg til sjølve lovregelen som presiserer at 
lova gjeld både for kvinner og menn, t.d. Jafnt kona sem karlmaðr (like mykje kvinne 
som mann), svá kona sem karlmaðr (så kvinne som mann), bæði kona ok karlmaðr (både 
kvinne og mann), og fleire. Vi kan sjå på Nyare Bylov VI-2: 
 

19  Der det her og seinare er sitert frå eller vist til kapittel i Eldre Gulatingslov, er det vist 
til utgåva i NgL I, om ikkje anna er sagt. 

20  Sjå Kong Magnus Håkonsson Lagabøtes landslov 2018, red. Rindal og Spørck, del II, s. 
808, note 6187 og 6188.

Collegium Medievale 2025

Om evne og vilje til å sjå kvinner i mellomalder kjeldene   107



Nu ef druknir men ganga um bœ varn innan. oc hitta varðmen a þa. þa scal 
retlæiða þa en æigi rangt. huart sem ero konor eða karllar.21  
 
(No, om fulle folk går omkring inne i byen vår, og vektarane møter på dei, då 
skal dei vise dei på rett veg, og ikkje villeie dei, anten det er kvinner eller menn.)  

 
Dei norske mellomalderlovene har meir av slike presiseringar av at lova gjeld både 
for kvinner og menn enn dei andre nordiske lovene. I det siste dømet frå Bylova kan 
kanskje grunnen til presiseringa vere at heller ikkje folk i mellomalderen straks tenkte 
på kvinner når det gjaldt lover om fyll og spetakkel. Presiseringane av denne typen 
kan kanskje også vere sette inn for å skape ein tilsikta lovstil ved hjelp av det formel-
aktige språket. Men vi kan i alle fall slå fast at presiseringane av at lova gjeld både 
kvinner og menn, viser eit klart medvit om dette forholdet. Desse døma viser oss 
også at vi må lese lovene, og andre norrøne kjelder, med eit vake blikk når vi leitar 
etter kvinnene, for dei kan vere gøymde bak ord som maðr og bónði, til og med når 
eit slikt ord er underforstått.  

Vi skal så kort sjå på stillinga til kvinnene i norske lover i mellomalderen, både i 
landskapslovene og i Landslova. Dei rettar og plikter kvinner har etter Landslova, er 
dei vi kan vente, eller håpe, å finne att i diplommaterialet, som stort sett er yngre enn 
Landslova og som vil reflektere korleis lova er brukt. Det fanst store skilnader mellom 
kvinnene sine rettar etter lovene innanfor Norden, og det fanst også nokre skilnader 
mellom dei norske lagdøma i tida før Landslova.22  

Det har ofte vore sagt at kvinna sitt domene var innan stokks, dvs. i huset, medan 
mannen var den som representerte familien i det vidare samfunnet. Det er berre delvis 
sant. Vi skal no fyrst sjå på kva roller kvinner kan ha i det offentlege rommet og der -
etter på den økonomiske stillinga til kvinnene som også var svært viktig for i kva 
grad dei kunne vise seg som handlande menneske. 

På nokre viktige felt var kvinnene sine sjansar til å spele ei rolle i det offentlege 
rommet avhengig av den status ho hadde i familien. Det var mannen, husbonden, 
som var den som hadde høgst status i heimen, men husfrua var nummer 2. Dette går 
fram når vi held saman formuleringane i fleire lover som t.d. Eldre Eidsivatings kris-
tenrett og Landslova.23 Om ektemannen døydde, ville enkja verte den med høgst 

21  Der det her og seinare er sitert frå eller vist til kapittel i Nyare Bylov, er det vist til utgåva 
i NgL II, om ikkje anna er sagt.

22  Sjå Tveit, Korpiola, Mundal og Vogt 2022.
23  Der det her og seinare er sitert frå eller vist til kapittel i Eldre Eidsivatings kristenrett, 

er det vist til utgåva i NgL I, om ikkje anna er sagt. Eldre Eidsivatings kristenrett I 10 seier at 
bodstikka skal berast til den som “bestr er a bœ” (som er den fremste på garden). Landslova 

Collegium Medievale 2025

108    Jørn Øyrehagen Sunde og Else Mundal



status i hushaldet. Om ei einsleg kvinne styrte gard, ville ho også vere den med høgst 
status i heimen. Sjansane til å vise seg som ein handlande person, ville også vere 
avhengig av kva grad av “myndigheit” ei kvinne oppnådde. I norrøn tid var det ikkje 
slik at ein var myndig eller umyndig. Både kvinner og menn kunne oppnå ulike grader 
av myndigheit, som var knytte til ulike aldersgrenser, – men også kva sosial gruppe 
ein høyrde til (træl, løysing, bonde, hauld), og kjønn kunne spele ei rolle. Trælen opp-
nådde ingen grad av myndigheit, og kvinnene sin sjanse til handle, ville verte avgrensa 
om ho hadde ektemann, far eller bror som hadde rett til, eller som ein venta, skulle 
handle, eller ta avgjerder, på hennar vegner. Den viktige aldersgrensa sett i forhold 
til myndigheit var den lova såg som overgang til å verte fulltíði (fullvaksen, brukt om 
menn) og fulltíða (fullvaksen, brukt om kvinne) som var 15 år før Landslova, 20 år i 
Landslova. Dessutan vart ein myndig om ein inngjekk ekteskap, også under denne 
grensa. 

Om ei gift kvinne vart enkje, ville ho rykkje opp til å verte den med høgst status 
i heimen, og dette gav henne rett til å møte på tinget, om ho ville, når det gjaldt herad-
stinget, eller andre lokale ting. På dei store lagtinga som vedtok lover, var det re-
presentantar som var utpeikte av kongens menn, som møtte, og dei var nok menn. 
Denne retten til å møte på tinget har enkjer både etter landskapslovene og etter 
Landslova. Det faktum at det er overhovudet for hushaldet som møter på heradstinga, 
betyr nok at alle kvinner som styrer gard, kan møte på tinget. Heradstinget var eit 
ting som kunne felle dom, og i den tida ein styrte etter landskapslovene, også då 
Landslova vart gjeven, var det heile tinget som felte dom. Seinare vart det eit utval av 
tingforsamlinga, lagretten, som felte dom også på lokaltinga. Men medan heile ting-
forsamlinga felte dom, må vi rekne med at det fanst nokre kvinner i den dømande 
tingforsamlinga.  

Som vi alt har sett døme på frå Frostatingslova, så har ei kvinne som er ein fyrir 
sér, som i den aktuelle samanhengen vil seie at ho styrer gard åleine, ikkje berre rett, 
men plikt til å møte på manntalstinget.24 Manntalstinget var knytt til leidangsord-
ninga og leidangsskatten, som etter landskapslovene var ein skatt utrekna etter talet 
på personar i eit hushald på eit gardsbruk. Derfor var det viktig at manntalet til ei 
kvar tid var rett, og derfor måtte alle hushald møte for å gjere greie for kor mange 
dei hadde å betale skatt for. 

VII-54 slår fast at dersom bonden ikkje er heime, skal husfrua ta mot bodstikka. 
24  At ei kvinne er ein fyrir sér ser ut til å vere forstått ganske pragmatisk i lovene. Det kan 

brukast om kvinner som står åleine, t.d. om den som er overhovudet for eit hushald, om kvinne 
som ikkje har nære mannlege slektningar, også kvinner som har mannlege slektningar, men 
som ikkje tek seg av dei, ser ut til å få status som kvinner som er ein fyrir sér, og som dermed 
får rett til å råde over seg sjølve, sjå Frostatingslova XI-17.

Collegium Medievale 2025

Om evne og vilje til å sjå kvinner i mellomalder kjeldene   109



Vi ser av lovene at kvinner også hadde rett til å kalle inn ting. Etter Eldre 
Gulatingslov kap. 151 var det enkja som skulle skjere opp pilbodstikke og kalle saman 
drapstinget. Dette var eit ting som straks skulle kallast saman på den staden der nokon 
hadde vorte drepen. Enkja kunne også avgjere om det kunne fellast dom i saka der 
og då, eller om saka skulle opp på det ordinære tinget. Etter Frostatingslova var det 
arvingen, ikkje enkja, som hadde ansvaret for å få dom i saka etter at ein mann var 
drepen, og det er reglane frå Frostatingslova som vert førte vidare i Landslova IV-
11.25 

Det fanst også tilfelle der ei kvinne kunne kalle saman ting utan å vere overhovud 
for hushaldet. Etter Eldre Borgartings kristenrett II 9 kan ei kvinne som er skild frå 
ektemannen, kalle inn heradstinget og krevje at tinget tildømer henne det jordegodset 
som ektemannen har lovt henne som tilgåve i festeavtalen, om ho har seks vitne på 
det. Ho kan velje om ho vil kalle saman tinget framfor huset til den tidlegare ekte-
mannen eller på den vanlege tingstaden. I Landslova er retten til skilsmisse fjerna, 
og det vart vanskelegare for kvinner å få ut godset sitt frå den tidlegare ektemaken 
om ho flytta frå han. Tilgåva ville ho ikkje ha rett på, og om ho hadde gått frå 
ektemaken “utan grunn”, ville han også ha rett til å sitje med heimanfylgja hennar. 
Men om mannen kom med usanne skuldingar om utruskap mot kona for å kunne 
halde på heimanfylgja hennar, ville ho ha rett på heimanfylgja si.26 Om ho eventuelt, 
som etter eldre rett, kunne kalle saman tinget for å få dom på mannen, går ikkje fram 
av lova.  

Kvinner har etter norske mellomalderlover også rett til å føre sak på tinget. Kvinna 
som kalla inn drapstinget og avgjorde om det skulle fellast dom i saka der og då, var 
mest truleg også den som førte saka, kvinna som kalla inn heradstinget og førte fram 
vitna sine på at ho hadde fått jordegods i tilgåve, var truleg også den som førte saka 
mot den tidlegare ektemannen. Eldre Gulatingslov kap. 47 har ein tekst som er opp-

25  Det kan sjå ut som kvinnene hadde ei særleg sterk stilling innanfor Gulatings lagdøme. 
Etter eit fragment av Eldre Gulatingslov, som er prenta i NgL IV, er det kone, mor, dotter og 
syster, som skal skilja víg, om ein mann er drepen og ho har sett det frå husa der ho har tilhald, 
eller har vore på reise saman med han, sjå NgL IV: 7). Dette gav desse kvinnene ganske stor 
makt over den følgjande rettsprosessen, for den som skulle skilja víg gjorde greie for omstenda 
kring eit drap som kunne få følgjer for domen. Fragmentet i NgL IV er ungt, men ser ut til å 
byggje på eit gamalt handskrift. Lovregelen finst ikkje nokon annan stad, og kan ha gått ut 
fordi han kom i konflikt med tankar om habilitet. Etter Eldre Gulatingslov kap. 266 kan hus-
frua også festa dómr (godta dei oppnemnde domarane og love å godta den domen dei feller) 
dersom det ikkje finst frie menn på garden. Her sit det tydelegvis langt inne å gje ei kvinne ei 
slik rolle i rettsvesenet, sidan alle frie menn på garden vil gå før henne, men ho kan få ei slik 
viktig rolle i rettsprosessen. Om å skilja víg og festa dómr sjå Mundal 2020b: 223 og 232–236. 

26  Sjå Landslova V-5.

Collegium Medievale 2025

110    Jørn Øyrehagen Sunde og Else Mundal



lysande når det gjeld kvinners rett til å føre sak og å forsvare seg i retten. Her står 
det at ei kvinne som er ein fyrir sér, det vil her seie at ho ikkje har far eller bror som 
normalt ville vere den som førte saka, ho kan overlate både sókn og vǫrn (søksmål og 
forsvar) til ein mann. Ein kan ikkje overlate til nokon noko ein ikkje har, og det vil 
seie at kvinner som står åleine, har rett til å føre sak sjølv og til å forsvare seg sjølv – 
men ho kan om ho vil, skaffe seg ein ombodsmann, ein som handlar på hennar vegner. 
Ein tilsvarande regel har vi også i Eldre Bjarkøyrett kap. 99. Eldre Bjarkøyrett kap. 
96 seier at ei kvinne som er valdteken, skal føre sak mot valdtektsmannen saman med 
frendane sine. Det finst eit unntak i lovene når det gjeld kvinners rett til å føre sak, 
det er saker som gjeld odel.  

Landslova nemner ikkje kvinners rett til å føre sak, men mest sannsynleg gjeld 
gammal lov så lenge ho ikkje er oppheva av ny lov. Det finst i alle fall ikkje noko for-
bod mot at kvinner fører sak, slik det t.d. finst i dei islandske fristatslovene, Grágás.  

Etter norske lover kunne kvinner også vere vitne og dei kunne sverje eid, i nokre 
samanhengar er det ein samanheng mellom å gje vitnemål og sverje eid. Om ikkje 
andre vitne fanst, kunne faktisk barn ned til 8 år gje vitnemål, også trælar og træl-
kvinner. Det har vi døme på i Frostatingslova IV-5. Dette gjeld eit tilfelle der nokon 
er overfallen og drepen i heimen sin. At ei fri kvinne kan vere vitne i dette tilfellet, 
er så sjølvsagt at fri kvinne og fri mann er nemnde under eitt som frjáls maðr (fritt 
menneske), dei er altså likestilte som vitne. Lovene presiserer også fleire stader at 
både menn og kvinner kan vitne, t.d i Eldre Borgartings kristenrett II 14, her vitne 
til kven ei fødande kvinne har oppgitt som barnefar.27 Nyare Borgartings kristenrett 
kap. 3 reknar med at desse vitna er kvinner. Frostatingslova IX-1 understrekar at både 
menn og kvinner kan vere vitne til ættleiing. Dei som var til stades ved festarmål og 
bryllaup vert rekna som vitne til festeavtalen, her veit vi at både kvinner og menn var 
til stades. I ei rettarbot frå 1313 er det sagt at openberre horer heretter ikkje skal vere 
vitne, særleg i alvorlege saker.28 Det seier ganske klart at alle andre kvinner kan vere 
vitne i alle saker. 

Det fanst fleire slags eidar i det norrøne samfunnet. Ein vanleg eid var nektings-
eiden. Då nekta nokon å ha gjort det ein var skulda for, og så måtte ein ha medeids-
menn som sanna at dei trudde at den som avla nektingseid, snakka sant. Her vart 
hovudregelen fastslegen i ei rettarbot i 1313, og den var at menn avla nektingseid med 
mann og kvinner med kvinne. Om det ikkje fanst nok menn til å sverje eid med ein 

27  Der det her og seinare er sitert frå eller vist til kapittel i Eldre Borgartings kristenrett, 
er det vist til utgåva i NgL I, om ikkje anna er sagt.

28  NgL III: 100.

Collegium Medievale 2025

Om evne og vilje til å sjå kvinner i mellomalder kjeldene   111



mann, kunne kvinner gå inn, og omvendt.29 Eldre lover tyder på at dette også har 
vore praksis tidlegare. I Eldre Gulatingslov kap. 28 og Eldre Borgartings kristenrett 
I 16 skal medeidsmennene for ei som er skulda for trolldom, vere kvinner. Etter Eldre 
Eidsivatings kristenrett I 42 kan medeidsmennene i ei slik sak vere menn eller 
kvinner. Også i eit tilfelle der ei kvinne er skulda for barnedrap etter Eldre Eids-
ivatings kristenrett I 27, er medeidsmennene kvinner. 

Vi har ei formulering i ein del lover, halda orði ok eiði fyrir nokon, som tyder med 
ord og eid å svare for ein annans handlemåte, og her er det husbonden som avlegg 
eid på vegner av nokon i hushaldet. Dette har gitt grunn til å stille spørsmålet om 
husbonden gjer eid på vegner av kone og vaksen dotter. Men av konteksten der vi 
finn dette uttrykket brukt, t.d. i Eldre Gulatingslov kap. 43 og Frostatingslova II-2 
og X-40, går det ganske klart fram at det gjeld tenestefolk, trælar, eventuelt umyndige, 
som har gjort noko gale i det dei har utført arbeid som husbonden har arbeidsansvar 
for. Husbondens kone og vaksne dotter var fullt ut strafferettsleg ansvarlege, og dei 
svor om nødvendig sjølve. Etter Frostatingslova II-2 skal t.d. ei kvinne som har født 
eit dødfødt barn, sverje på at det var dødfødt om ho vert mistenkt for barnedrap. Om 
nokon hevdar at han var fullvaksen og ikkje vart trudd, skal mor etter Frostatingslova 
IX-26 sverje på at han talar sant, for å nemne eit par eksempel. 

Kvinna si økonomiske stilling hadde også mykje å seie for den fridomen ho 
hadde til å handle sjølv. I tida før Landslova hadde ikkje døtrer arverett dersom dei 
hadde brør. Men ei dotter som ikkje hadde brør, tok arv som om ho var son, og tok 
ein sons plass både i arverekka og i bøtesystemet. Ei slik kvinne var kalla baugrýgr 
etter Eldre Gulatingslova kap. 275 og Frostatingslova VI-4, og betalte og tok mot 
bøter som ein son. At kvinner som hadde brør, ikkje fekk arv, vil ikkje seie at dei stod 
på berr bakke. Døtrer fekk heimanfylgje, som vil seie medgift, når dei gifte seg, og 
denne kunne vere stor. Dessutan fekk bruda det vi kallar tilgåve frå brudgomen. 
Denne fekk ho ikkje utbetalt før mannen eventuelt døde. I tida før skilsmisseretten 
fall bort, kunne kvinna også få utbetalt tilgåva om det var klart at mannen hadde gjeve 
henne skilsmissegrunn.30 Tilgåva vart ståande som eit pant kvinna hadde i mannens 
eigedom. I Gulating ser tilgåva ut til å vere av same storleik som heimanfylgja, i Fro-
stating halvdelen av heimanfylgja. Dette vil seie at kvinner i det dei gifte seg, kanskje 
kunne ha like mykje eigedom som mannen, men av seinare inntekter, ville to 
tredjedelar gå til mannen, og han ville ta mot arv, noko kvinner som hadde brør, ikkje 
ville få. Den gifte kvinna sin rett til å råde over den eigedomen ho hadde, var derimot 
avgrensa. Det var berre ein liten sum av pengar kvinner kunne bruke utan løyve frå 

29  NgL III: 100.
30  Sjå Eldre Gulatingslov kap. 54.

Collegium Medievale 2025

112    Jørn Øyrehagen Sunde og Else Mundal



mannen. Det var ektemannen som rådde for det felles godset deira. Men han kunne 
ikkje bruke det som han ville, formuleringane i lovene, Eldre Gulatingslov kap. 52 og 
Landslova V-3, går ut på at han skulle bruke godset deira til felles beste. Om han 
sette kona sitt gods over styr, var det truleg skilsmissegrunn så lenge kvinner hadde 
skilsmisserett, og seinare kunne det gje grunn til konflikt. 

Vilkåret for å få heimanfylgje var at kvinna var lydig mot giftingsmannen og gifte 
seg med ein som han godtok– giftingsmannen var far, bror om far var død, og deretter 
farbrør; i Frostatingslova og i Landslova kjem også mor inn som giftingsmann.31 Ei 
kvinne kunne inngå lovleg ekteskap utan lov frå giftingsmannen. I tida før kanonisk 
rett slo gjennom og ekteskapet vart sett på som eit sakrament, var det einaste som 
skulle til for å gjere eit ekteskap gyldig at brudgommen gav mundr (minstesum 12 
øyre) til bruda, og at dei gjorde ekteskapsavtale med vitne til stades. Dette gjeld særleg 
Eldre Gulatingslov, for i Frostatingslova er dette ikkje like klart uttrykt. Eldre 
Gulatingslov kap. 125 opnar også for at eit par, til dømes nokon som var for fattige 
til at det vart betalt mundr på 12 øyre, kunne leve saman som ektefolk utan samtykke 
frå giftingsmannen. Etter 20 år fekk samlivet status som ekteskap, borna fekk arve-
rett, og lova slo eigedomen til mannen og kvinna saman i felag (sameige) etter reglane 
i Eldre Gulatingslov kap. 53 som for andre ektefolk. Når vi kjem til Landslova er det 
ikkje lenger mundr som gjer ekteskapet gyldig, men samtykke frå begge partane i 
samsvar med kanonisk rett. Kvinner kan inngå lovleg ekteskap utan løyve frå giftings-
mannen, men vert økonomisk straffa. Landslova innfører arverett for døtrer, halv 
arv av det brørne får.32 Om ei kvinne gifter seg mot giftingmannens vilje, risikerer 
ho å måtte gje avkall på framtidig arv. Å gje avkall på heimanfylgje, og seinare arv, 
var eit så sterkt pressmiddel at det er grunn til å tru at få kvinner valde å gifte seg 
mot giftingsmannens vilje. Men det fanst også kvinner som hadde større råderett 
over eige liv og kunne gifte seg sjølve fordi dei hadde eigedom. Dette gjaldt enkjer.33 
Etter Fostatingslova XI-18 og Nyare Borgartings kristenrett kap. 26 får også kvinner 
som har motteke arv, rett til å gifte seg sjølve – med råd frå frendar.34 Denne nye 
regelen var truleg svært omstridd, og finst berre i eit lite fåtal av handskriftene til 
Landslova, men vi ser at eigne midlar gjev handlingsrom. Også i det tilfellet giftings-

31  Frostatingslova XI-2 og Landslova V-1. 
32  Landslova V-7.
33  Sjå t.d. Eldre Gulatingslov kap. 52; Frostatingslova XI-4, Landslova V-2.
34  Jarnsíða, den fyrste norske lova for Island, kap. 52, har også denne regelen, men Járnsíða 

byggjer på ei norsk lov, mest truleg det utkastet til Frostatingslov som vart avvist av erkebis-
kopen i 1269, sjå Mundal 2020a: 75–79, og regelen har følgt med frå det norske lovutkastet.

Collegium Medievale 2025

Om evne og vilje til å sjå kvinner i mellomalder kjeldene   113



mannen ville gifte ei kvinne med ein som var av lågare byrd, eller nekte henne eit 
godt gifte, gjev Landslova kvinna rett til å gifte seg sjølv med råd frå andre frendar,  

Sjølv om nokre kvinner kunne kome godt ut medan dei berre fekk heimanfylgje, 
førte innføringa av arverett for kvinner i Landslova til at alle kvinner vart betre sikra 
økonomisk, og søstrer vart sikra like mykje i arv. I tida før Landslova vart ugifte 
søstrer truleg gåande som billig arbeidskraft hos brør eller andre slektningar. At fleire 
kvinner med Landslova vert sikra eigedom, gjer at fleire kvinner hadde eigedom å 
forsvare, og det kan vi vente å sjå reflektert i diplommaterialet. 

Arverett for kvinner hadde vorte innført i dansk lov i tida før den norske Lands-
lova. Dronninga til Magnus Lagabøter, Ingeborg, var dansk. Her kan det vere ein 
samanheng. Ingeborg var ei kvinne det kan vere interessant å sjå i samanheng med 
eit uttrykk som vi ofte møter i kjeldene, “kongens gode menn”, som i Landslova har 
vorte “dei beste menn”. Skal tru om dei alle var menn? Var ikkje Ingeborg, som etter 
kongens død var med i formyndarstyret for sonen Eirik, ein av “dei beste menn i 
landet”? Om ho hadde vore mann, hadde ho utan tvil vore rekna som ein av dei. 
 
Kvinner si rettslege stilling i rettspraksis etter Landslova av 1274 
Som i lovmaterialet, tyder maðr med fleirtalsforma menn primært ‘menneske’ i det 
bevarte diplommaterialet frå mellomalderen. Eit døme på det har vi frå ei sak frå 
1330, der det vart ført “ii manna vitni”, nemleg Sunniva og Olov Erlingsdøtrer.35 Eit 
anna døme har ein frå 1324, då Bård Håle, sira Sigvat og Rannveig møtte i saka og 
vart referert til som “fyrnæmdr men”.36  

I denne delen av artikkelen skal vi sjå på breidda i kva handlingar kvinner kunne 
gjere i den offentlege sfæren etter at Landslova kom i 1274. Vi har, som sagt i innlei-
inga, ikkje ein ambisjon om å vere fullstendige, men å vise døme på mangfaldet i 
roller. Unnataket er pant.  Vi har gjennom elektronisk søk funne 55 dokument frå 
1300-talet publisert i Diplomatarium Norvegicum som omhandlar pant av eigedom.37 
I desse dokumenta er kvinner den primære aktøren i 8 transaksjonar,38 og kvinna 
medaktør i kraft av å vere ektefelle i 3 dokument,39 samla 20% av pantedokumenta vi 
har funne frå 1300-talet. Dette kan takast som ein mogeleg indikasjon på at dei døma 

35  DN I-136 (29.05.1330), jf. DN IV-750. 
36  DN IV-159 (18.01.1324), jf. RN IV-267. Sjå òg til dømes DN VI-143 (07.10.1333). 
37  For å finne sakene har vi søkt i den digitaliserte versjonen av Diplomatarium Norvegicum 

på ved*, væd*, pant*, set* og sæt*: https://www.dokpro.uio.no/dipl_norv/diplom_felt.html 
<sist opna 4. juni 2025>

38  DN I-356 (29-05.1358), II-409 (14.05.1370) , III-499 (23.10.1391), III-493 (24.01.1391), 
IV-354 (18.11.1351), V-61 (15.04.1315), VI-82 (28.11.1309) og XI-72 (31.10.1385). I tillegg kjem 
DN XI-72 der ei abbedisse var hovudaktøren i transaksjonen. 

Collegium Medievale 2025

114    Jørn Øyrehagen Sunde og Else Mundal



vi peikar på nedanfor ikkje er tilfeldige, men del av ein tradisjon for kvinner som 
aktørar i det offentlege rom. Ein skal likevel merke seg at i fleirtalet av 
pantedokumenta er det menn som er hovudaktøren.  

Det var heilt vanleg at kvinner var vitne og partar i rettssaker. Til dømes var 
Torgard og Astrid i 1332 “ii. manna vitni”på at Ingebjørg hadde gjeve sonen Guttorm 
som ombod å stemne svogeren hennar Ivar, Guttorm sin onkel, for å høyre vitnemål 
om at Ingebjørg sin avdøde mann, Tormod, hadde testamentert til henne delar av 
garden Rudi i Follo.40 Det var Ingebjørg sin eigedom, det var difor ho som førte sak, 
men arbeidet med å stemne motparten overlèt ho til sonen, som fekk fullmakt av 
mora. Ingebjørg var altså ei myndig kvinne, både faktisk og rettsleg.  

Alt etter eldre rett kunne kvinner sitje med eigedom, og må difor ha møtt på tinget 
som myndige personar slik Ingebjørg gjorde i 1332, jf. det som til dømes er sagt om 
baugrýgr i Eldre Gulatingslov og i Frostatingslova ovanfor. Men det at alle kvinner, 
på lik linje med menn, vart myndige ved fylte 20 år etter Landslova V-2, og at kvinner 
fekk arverett etter foreldra sine etter Landslova V-7, må ha medført at kvinner vart 
synlegare i det offentlege rom. Årsaka er at alle kvinner no fekk tilgang på eigedom, 
og kvinner som sit med eigedom, må ha same høve til å forsvare den rettsleg på tinget 
som menn. Som vi alt har sett, kunne kvinner med eigedom til og med ha plikt til å 
møte på tinget alt før Landslova. Men når kvinner fekk arverett sjølv om dei hadde 
brør, hadde det potensiale til å føre til auka kvinneleg deltaking på tinget gjennom 
fleire eigedomsinnehavande kvinner. Vi har ikkje bevart informasjonsrik rettspraksis 
frå før Landslova av 1274. Det er fyrst med Bleie-diplomet frå 1293, som gjeld ein 
tvist om fleire rettar og plikter mellom brukarane på garden Bleie i Hardanger, vi får 
innsyn i samtidig mellomaldersk rettspraksis.41 Men rettspraksis etter Landslova av 
1274 viser at kvinner i alle fall hadde ei meir synleg stilling i samfunnet enn sjølv det 
som følgjer av lova. Ikkje minst fordi kvinner fekk ulike typar semi-offentlege verv. 
Vi må likevel ha i minnet at dei kvinnene som opptrer i diplomateriet, er normalt dei 
frå dei øvste laga av samfunnet.  

Kvinner kunne òg ha segl som dei kunne bruke til å setje under rettsdokument 
for å bevise sin autensitet. Ei slik kvinne var Cecilia Håkonsdotter, enkje etter Jon 
Assorson, som i 1392 gjorde ein avtale med Hallvard Hallvardsson om ein gard i Follo, 

39  DN II-349 (14.03.1359), IV-477 (22.02.1369) og V-130 (28.08.1339). Når ektemannen 
handlar på vegner av kona, har vi ikkje rekna henne som ein medaktør, sjølv om det kan hevdast 
at ho må ha gjeve ei føregåande tilsegn.

40  DN III-165 (04.11.1332), jf. RN IV-908. 
41  DN IV-6 (26.05.1293). 

Collegium Medievale 2025

Om evne og vilje til å sjå kvinner i mellomalder kjeldene   115



og sette åleine seglet sitt under avtalen.42 Det same gjorde enkja fru Kristin Nikulas-
dotter, som gav ut eit pantebrev i 1400,43 og fru Gyrid Hallbjørnsdotter då ho i 1403 
utbetalte arv til den avdøde ektemannen sine to arvingar, Åsa Håvardsdotter og 
Gudrun Eilivsdotter, og sette seglet sitt på kvitteringa.44 Alle desse tre kvinnene var 
adelskvinner og enkjer. Men i 1336 var det tre kvinner mellom dei fem personane 
som sette sitt segl under eit vitnebrev om ei gåve,45 og desse tre kvinnene var ikkje 
omtalte som verken aristokratar eller som enkjer.  

Langt meir vanleg var det at kvinner vart valde til å sverje eid på tinget. Det kunne 
for det fyrste skje fordi kvinner var medsverjar. Medsverging som bevismiddel var 
viktig etter Landslova av 1274 fordi det ofte mangla sentrale bevis som tilståing, to 
vitne eller dokument. I slike situasjonar kunne nokon fri seg frå ei skulding med å 
sverje eid. Var det tale om ei mindre alvorleg sak, kunne ein sverje seg fri på eiga 
hand.46 Men var det ei meir alvorleg sak, måtte mistenkte ha 2, 5 eller 11 med -
sverjarar,47 som då til dømes Gunnhild Alvsdotter i 1397 avla eid på at ho ikkje var 
skuld i dødsfallet til Valtjov Torbjørnsson. Saman med henne svor 11 andre kvinner 
på hennar uskuld “med fullom bokar eid”. Sju av kvinnene var oppnemnde av Gunn-
hild sjølv, medan dei fire siste truleg var oppnemnde av Sigmund Egilsson, som ad-
ministrerte eidsavlegginga og skreiv provsbrevet.48 Dette var heilt i tråd med slik vi 
har sett Landslova vart tolka i rettarbota frå 1313. Ein skal òg leggje merke til at dei 
medsverjande kvinnene i dette tilfellet er kalla “godar kuinnor”. Der menneske, både 
kvinner og menn, men kanskje i særleg grad kvinner, er kalla ‘gode’, både i lovspråk 
og diplom, ser dette primært ut til å gå på eigenskapar meir enn sosial status.  

Medsverjar måtte sverje på bok etter lova.  Kvinner kunne òg sverje på bok som 
partsvitne. I ei sak frå 1400 svor fire vitne “a bog med fullum Eidstaf” i ei sak om ein 
fiskerett, administrert av lagmannen i Skien. Dei “fyre Manne Vidne” var Helge Ei-
livsson, Live Eilivsdotter, Olav Jonsson og Tord Rolvsson.49 Her skal ein leggje 
merke til at Live Eilivsdotter ikkje berre var ei kvinne som avla eid på bok saman 
med dei tre mannlege vitna, men nemnt som det andre vitnet. Vitne vert i mellom-

42  DN IV-611 (23.09.1392), jf. RN VIII-158.
43  DN I-570 (27.02.1400), jf. DN VIII-811.
44  DN II-576 (23.05.1403), jf. RN VIII-1220.
45  DN IV-227 (30.10.1336), jf. RN IV-1209. 
46  Landslova I-5 IX-16.
47  Landslova IX-14, 15 og 16.
48  DN XIII-51 (06.04.1397), jf. RN VIII-552.
49  DN XXI-219 (25.11.1400), jf. RN VIII-888. og 6, IV-9, 10, 14, 20 og 25, V-1, 2, 3 og 5, 

VI-5 og 11, VII-11, 17, 34, 35, 37 og 62, VIII-5, 8 og 10, og

Collegium Medievale 2025

116    Jørn Øyrehagen Sunde og Else Mundal



alderen nemnde etter sosial status, og Live sin sosiale status var altså høgre enn den 
sosiale statusen til dei to mennene som er nemnde etter henne som vitne. Det same 
ser ein til dømes av ei sak frå 1440.50 I dette tilfellet gjaldt tvisten om ein gard var 
gjeven til presten Smid i Ragnhild si dødsstund eller ei. Ni særleg forstandige og rett-
vise vitne (ix skilrik vitne)51 svor på bok at garden tilhøyrde nokon annan. Tre av vitna 
var kvinner og seks var menn, og dei tre kvinnene er nemnde før dei seks mennene. 
Det er uvisst om dei tre kvinnene stod over mennene i sosial status, eller om dei var 
meir forstandige og rettvise. Men det er i alle fall verd å merke seg at av kvinnene vi 
har funne som opterer som vitne, er det oftare kvinner opptrer som skilrík vitne enn 
i andre vitnekategoriar i det materialet vi har sett på i DN.52 Men berre meir inn-
gåande og systematisk forsking kan seie om vårt materiale her er representativt.  

Kvinner kunne altså ha ulike funksjonar på tinget, dei kunne vere medsverjarar, 
vitne som svor på bok og forstandige og rettvise vitne ved sida av å vere ordinære 
vitne. Kvinner kunne òg ha ulike funksjonar i rettslege relasjonar mellom innbygg-
jarne. Ikkje minst kunne kvinner sitje med eigen eigedom. Til dømes testamenterte 
fehirden og baron Bjarne Audunsson i 1320 utan vidare store jordeigedomar til 
søstrene sine, Tove, Torgun og Åse.53 Etter Landslova var det slik at det var ekte-
mannen til ei gift kvinne som rådde over eigedomen hennar.54 Men rådevelde gjaldt 
dagleg drift, og ikkje rett til å forvalte garden slik at det fekk konsekvensar for eigar-
skapen. Til dømes vart det reist sak etter krav frå kong Magnus 7. i 1332 fordi Eldrid 
Berdorsdotter hevda at Gudleik, ektemannen til brordotter hennar, hadde selt 
brordottera sin eigedom utan samtykke.55 1378 avgjorde kong Håkon 6. at Jørund 
Arnesson skulle stemnast fordi kona hans, Brynhild Sigurdsdotter, hevda at han hadde 
selt eigedomen hennar utan hennar samtykke.56 Det at desse kvinnene fekk kongen 
til å gje ordre om rettssak, kan indikere at det ikkje utan vidare var lett å vinne fram 
i slike saker. Etter eit makeskifte i 1389 vart det derimot ikkje rettssak, fordi det vart 
gjort med samtykke frå begge menn sine koner: “þeir gerdo jarda skifti sin j millom 
med samþykt ok iayrdi beggia kuenna sinna”.57 Men sjølv om det var mannen som 

50  DN II-739 (14.05.1440). 
51  Ebbe Hertzberg, “Glossarium”, Norges gamle Love indtil 1387, 5. bind, 1895: 569 (skilríkr).
52  Døme på kvinner som skilrík vitne har ein frå DN III-576 (14.03.1405), II-603 

(27.10.1408) XV-48 (07.11.1412). 
53  DN XVI-2 (04..02.1320). 
54  Landslova V-2. 
55  DN III-163 (28.01.1332), jf. RN IV-861. 
56  DN II-453 (13.04.1378), jf. RN VII-726. 
57  DN I-512 (22.04.1389), jf. RN VII-1511. Sjå òg til dømes DN IV-694 (09.05.1399). 

Collegium Medievale 2025

Om evne og vilje til å sjå kvinner i mellomalder kjeldene   117



etter Landslova skulle stå for den daglege drifta for kona sin eigedom, så ser ein til 
dømes at landskyld for ein gard ved eitt høve vart betalt til Frida, som truleg eigde 
garden, og ved eit anna høve til dotter til Frida, og ikkje til Frida sin ektemann Peter.58 
Ein kan òg merke seg at kvinner kunne gjere eigedomstransaksjonar på eiga hand 
når dei var myndige, slik som Magreta Sveinsdotter, som i 1387 overførte ein eigedom 
til den umyndige Ragnhild Toresdotter.59 

Kvinner hadde ikkje berre rådevelde over eigen eigedom slik at den til dømes ikkje 
kunne seljast av ektemannen, dei kunne til og med stå fram som legitime drivarar av 
eigedomen gjennom å ta imot årleg leigeavgift, men kunne òg forvalte andre sin 
eigedom. Eit døme på dette har vi frå 1309, då Gyrid Andresdotter avla rekneskap 
etter å ha styrt den no avdøde nevøen Gregorius Andresson sitt gods medan han var 
på reise til Roma.60 Vitne til rekneskapsavlegginga var 10 namngjevne personar, to 
av dei kvinner, som er nemnde som nummer seks og sju. Det er ikkje sagt i kva 
kapasitet Gyrid forvalta nevøen sin eigedom, for ho var ikkje nevøen sin ombods-
mann, det var presten Erlend Styrkårsson. Men vi finn kvinner som ombodsmenn 
ved fleire høve i mellomalderen. Til dømes vart Holmfrid Ånundsdotter tydelegvis 
myndig i 1366 (truleg fordi ho gifta seg), og vart same dag som ho gifta seg, ombods-
mann for bror sin.61 Ho hadde altså ein ektemann, men det var ho som skulle råde 
for eigedomen til broren som framleis var under 20 år. I 1351 vart Ingebjørg Simons-
dotter stemna til lagmannen i ei sak i eigenskap av å vere ombodsmann for barnet 
sitt.62 
 
Konklusjon 
Dimplommaterialet viser at kvinner var synlege, rettslege aktørar, etter at Landslova 
av 1274 vart felles rett for dei fire norske lagdøma. Diploma viser det ein kunne vente, 
at kvinner med høg sosial status lettare fekk ei rolle å spele i rettsapparatet enn 
kvinner som stod lågare på rangstigen, dels fordi dei hadde meir å forsvare. Men vi 
ser også at ved sida av status kunne eit godt utgangspunkt for ei kvinne for å få ei 
rolle å spele på tinget vere at ho var ei skilrík kona (forstandig kvinne). Dip-
lommaterialet viser at kvinner frå fleire lag i samfunnet kunne få roller å spele i ein 
rettsprosess. Granskinga av diploma stadfestar også resultata av nærlesinga av Lands-
lova, som viser at maðr som utgangspunkt må lesast som menneske og ikkje som 

58  DN XI-29 (01.03.1342), jf. RN V-538. Sjå òg til dømes DN II-225 (30.09.1337).
59  DN I-507 (17.03.1387), jf. RN VII-1363. Sjå òg til dømes DN VII-301 (31.01.1378). 
60  DN II-93 (06.02.1309), jf. RN III-550. 
61  DN IV-457 (02.06.1366), jf. RN VI-1116.
62  DN I-325 (1325), jf. RN VI-23.

Collegium Medievale 2025

118    Jørn Øyrehagen Sunde og Else Mundal



mann. Det finst døme på dette òg frå dei eldre norske mellomalderlovene. Det er 
difor all grunn til å nærlese dei for å sjå kva rettsleg stilling kvinner hadde etter norsk 
mellomalderrett før 1274. Og det er all grunn til å undersøkje diplommaterialet meir 
systematisk og inngåande med det same for augo.  

Då Landslova vart omsett til dansk og utgjeven som Kristian 4.s norske lov i 1604, 
miste kvinnene den grada av myndigheit dei tidlegare hadde hatt etter norsk lov.63 
Hilde Sandvik har meir generelt,64 og til dømes Monika Antun og Adele Haugland 
Strøm spesielt for Nordhordland,65 har vist at lovendringa ikkje kom i vegen for at 
kvinner heldt fram med å oppføre seg som myndige på tinget. Dette viser at kvinner 
ikkje utan vidare vart umyndige med Kristian 4.s norske lov av 1604, og at den eldre 
tradisjonen ikkje så lett let seg endre.   
 
English summary 
The article addresses the lack of ability and willingness in Norwegian medieval 
research to recognize the position of women in Norwegian medieval sources. The 
core argument is that women were distinct actors in legal life, but have been 
traditionally overlooked, often due to linguistic evolution and translation biases. 

One primary reason for this oversight is the Old Norse word maðr, with the 
plural form menn. While the primary meaning of maðr is ‘human being’, the word 
evolved to frequently signify ‘man/male’. However, even in the medieval period, it 
still often meant ‘human being’ and could thus refer to a woman, and the plural menn 
could well include women, for example as when the prologue of Snorri’s Edda refers 
to Adam and Eve as menn tvá. 

Early translators of Norwegian medieval laws, such as Absalon Taranger 
(Landslova, 1915) and Knut Robberstad (Bylova, 1923; Gulatingslova, 1937), generally 
chose to translate maðr as ’man’. Even recent translations often follow this pattern. 
However, a closer examination of Magnus Lagabøter’s Code of the Norwegian 
Realm of 1274 reveals a different reality: In about 75 percent of cases, the term maðr 
refers to both men and women, and in about 5 percent, it actually refers only to 
women. This re-evaluation shows the Code of 1274 as a law for a society where both 
men and women were clear legal actors. 

The lack of willingness to see women is also evident in the diplomatic material. 
A diploma from 1333, which recorded the testimony of 12 people (xii mannæ vitni), 
was summarized in 1864 as “12 Mænds Vidnesbyrd” (12 Men’s Testimony). The 

63  Kong Kristian den fjerdes Norske Lovbok af 1604 1853: 70 (IV-2).
64  Sandvik 2002.
65  Antun 1999 og Strøm 2016.

Collegium Medievale 2025

Om evne og vilje til å sjå kvinner i mellomalder kjeldene   119



actual text, however, lists five named women among the 12 witnesses. This oversight 
is attributed not to a lack of language comprehension, but to a lack of will to convey 
what the text clearly states. 

In medieval law, women were visible in several roles. Terms often included them, 
such as bóndi (householder). Women who managed a farm alone (einar búasc búi) were 
considered bóndi, giving them the highest status in the household. These women had 
the right and duty to attend the census assembly (manntalstinget). Furthermore, the 
Code of 1274 (VII-56) which granted hverr maðr (everyone) the right to call a public 
assembly may include women. This right is confirmed elsewhere, for example, in 
Older Gulating Law, where the widow was responsible for convening the mans-
laughter assembly (drapstinget). 

A woman’s role in the public sphere depended on her status within the family. 
Widows achieved the highest status in the household and had the right to attend the 
local district assembly (heradstinget). A woman who was ein fyrir sér (managed a farm 
alone or stood alone) had the right to plead her own case and defend herself in court. 
Women were also equal to men as witnesses. In serious matters, women could swear 
a denial oath with co-swearers. 

The Code of 1274 was highly significant for women’s economic standing by 
introducing inheritance rights for daughters, receiving half the inheritance share of 
their brothers. This meant more women had property to defend legally. While 
women needed approval from the marriage overseer (giptingarmaðr) to receive their 
dowry, women who had already received property–like widows – had greater auto-
nomy over their marriages. 

Legal practice documented in diplomas after the Code of 1274 confirms women’s 
active roles. A study of 14th-century mortgage documents showed women were actors 
in 20% of the transactions studied. Women could hold power of attorney, affix seals 
to legal documents, and serve as executors (umboðsmenn) for relatives or children. In 
witness testimony, women could be cited based on social status, sometimes even 
ahead of male witnesses, demonstrating their high standing. They frequently appear 
as skilrík vitni (righteous witnesses). 

In conclusion, the research stresses that re-reading the sources with the as-
sumption that maðr primarily means ‘human being’ reveals that women held a far 
more active and independent role in Norwegian medieval law than previously 
recognized. The findings emphasize the need for systematic research into the legal 
status of women in the pre-1274 medieval legal codes. 

 
 

Collegium Medievale 2025

120    Jørn Øyrehagen Sunde og Else Mundal



Bibliografi 
I bibliografien står dei norrøne lovene  på originalspråket alfabetisk etter tittel på ut-
gåva. Omsette lovtekstar som vi viser til fordi vi kommenterer omsetjinga, står i 
bibliografien alfabetisk etter utgjevar.   
 
ANTUN, Monika. 1999. Kvinnene på bygdetinget i Nordhordland midt på 1600-tallet – 

Ei gransking av kvinners stilling og posisjon i tinginstitusjonen; Retthandheving og 
praksis i Nordhordland sorenskriveri 1642-1668. (Upublisert masteroppgåve i his-
torie, UiB). 

DN = DIPLOMATARIUM NORVEGICUM, bind I  – XXIII. 1847–2011. Oslo: Riks-
arkivet. 

BJARKØYRETTEN – NIDAROS ELDSTE BYLOV. 1997. Jan Ragnar Hagland og Jørn 
Sandnes (red.). Oslo: Samlaget. 

FROSTATINGSLOVA. 1994. Jan Ragnar Hagland og Jørn Sandnes (red.). Oslo: 
Samlaget. 

KONG KRISTIAN DEN FJERDES NORSKE LOVBOK AF 1604. 1853. Fr. Hallager og Fr. 
Brandt (red.). Kristiania 

KONG MAGNUS LAGABØTERS LANDSLOV. 1915. Absalon Tarander (red.). Kristiania: 
Cammermeyer Boghandel. 

KONG MAGNUS HÅKONSSONS LAGABØTES LANDSLOV. Norrøn tekst med fullstendig 
variantapparet, 2 bind. 2018. Magnus Rindal og Bjørg Dale Spørck (red.). Oslo: 
Arkivverket 

LASKE, Caroline; Mundal, Else; Sunde, Jørn Øyrehagen (under utgjeving). “Finding 
women in the Landslaw: language, discourse and inclusion”. 

MAGNUS LAGABØTES LANDSLOV OG VIKTIGE RETTARBØTER 1280 – 1527. 2024. 
Magnus Rindal (red.). Oslo: Nasjonalbiblioteket. 

MARIU SAGA. LEGENDER OM JOMFRU MARIA OG HENDES JERTEGN. 1871. C. R. Unger 
(red.). Christiania. 

MUNDAL, Else. 2020a. “I kva grad kan forholdet til Island ha påverka den norske 
lovgjevinga som fører fram til Landslova av 1274?” I Anna Catharina Horn og 
Karen Arup Seip (red.) Lov og lovgiving i middelalderen. Nye studier av Magnus 
Lagabøtes landslov. Oslo: Nasjonalbiblioteket. 

MUNDAL, Else. 2020b. “Kva hadde kvinnene på tinget å gjere? Kvinneroller på tinget 
etter norske landskapslover og Landslova. I Anna Catharina Horn og Karen Arup 
Seip (red.) Lov og lovgiving i middelalderen. Nye studier av Magnus Lagabøtes lands-
lov. Oslo: Nasjonalbiblioteket. 

Collegium Medievale 2025

Om evne og vilje til å sjå kvinner i mellomalder kjeldene   121



NgL = NORGES GAMLE LOVE INDTIL 1387, bind I – V. 1846 –1895. Rudolf Keyser, 
P. A. Munch, Gustav Storm, Ebbe Hertzberg red.). Christiania: Chr. Gröndahl. 

RN = REGESTA NORVEGICA, bind I – X. 1978 – 2015. Oslo: Riksarkivet. 
ROBBERSTAD, Knut (red.).  1923.  Kong Magnus Lagabøtes Bylov. Kristiania: 

Cammermeyers Boghandel. 
ROBBERSTAD, Knut (red.) 1981 [1937]. Gulatingslovi. Oslo: Samlaget. 
ROBBERSTAD, Knut. 1969. “Rettergang: Noreg”. Kulturhistorisk leksikon for nordisk 

mellomalder, bind 16, 131–143. Oslo: Gyldendal. 
SANDVIK, Hilde. 2002. Kvinners rettslige handleevne på 1600- og 1700-tallet, med linjer 

fram til gifte kvinners myndighet i 1888. Oslo: Det historisk-filosofiske fakultet UiO. 
SNORRI Sturluson. Edda. Prologue and Gylfaginning. 1983. Anthony Faulkes (red.). 

London: Viking Society for Northern Research.  
STRØM, Adele Haugland. 2016. Kvinner, eiendom og fordringer – En undersøkelse av 

tingbøker fra Nordhordland i årene 1677-1697 (Upublisert masteroppgåve i historie, 
UiO). 

TVEIT, Miriam; Korpiola, Mia; Mundal, Else; Vogt, Helle. 2022. “ ‘En kvinne skal 
straffes for alle forbrytelser som en mann’. Kjønnsspesifikke straffer i nordisk 
middelalderlovgivning ca. 1100  – ca. 1300”. Historisk tidsskrift, vol. 101, 4/2022, 
299  – 324. 

WÆRDAHL, Randi Bjørshol. 2019. “‘Manndtz Nature vdj hindis hierte’: Kvinner i 
krig og konflikt i nordisk senmiddelalder”. Collegium Medievale, vol. 32, 2/2019, 
95–111. 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

Jørn Øyrehagen Sunde. Professor i rettshistorie ved Institutt for offentleg rett, UiO. 
E-post: j.o.sunde@jus.uio.no 
 
Else Mundal. Professor emerita i norrøn filologi ved Institutt for lingvistiske, 
litterære og estetiske studium, UiB. E-post: else.mundal@uib.no

Collegium Medievale 2025

122    Jørn Øyrehagen Sunde og Else Mundal



Forklare, kreve, true, trygle: Argumentasjon og 
retorikk i klagemål og bønneskriv fra 1300- til 
1600-tallet1 
 
MAGNE NJÅSTAD 
 
 

The topic of the article is rhetoric and arguments in letters of complaint to the 
central authorities in Norway ca. 1420-1650. Four complaints are analyzed – from 
1424, 1497, 1580 and 1648. The analysis focuses on legal and economic arguments 
– on the role of law and custom, and poverty as a reason for demanding or 
begging for justice or favors. The analysis concludes that the law plays a pivotal 
role in all the complaints -the law being the national law-code of 1274. Customs 
in a more general sense is more present in a series of complaints from 1648. 
Poverty is a more ambiguous concept. All complaints refer to the poverty of the 
local population, but in the 15th century cases, poverty is explicitly an argument 
for the king to look into his local administration as not to lose revenue due to 
illegal overtaxing. In the 16th and 17th century, poverty seems to be a general 
rhetorical maneuver aimed at securing sympathy. The submissive aspects of the 
complaints are also more present in the later examples. Comparing these aspects 
and developments with contemporary communication of the same nature on the 
continent, the article concludes that the lack of representative forums such as 
estates put emphasis on direct communication between local communities and 
the central authorities within the framework of the 1274-law-code. 

 
 
Retten til å framføre klager og bønner til øvrigheten har vært en etablert politisk 
kommunikasjonsform i Europa fra tidlig middelalder av og fram til i dag.2 Denne 
kommunikasjonen har vært framført muntlig og skriftlige, individuelt og kollektivt, 
til fyrster, kirke, stenderforsamlinger og andre øvrighetsinstanser. Aktiviteten har 
vært mer og mindre regulert og styrt. Kort sagt er dette en form for politisk kom-
munikasjon og aktivitet som har vært helt grunnleggende i forholdet mellom styrende 
og styrte. I denne artikkelen skal jeg peke på noen trekk ved klagemålspraksisen i 

1  Artikkelen er skrevet i forbindelse med prosjektet «Social Governance through Legis-
lation» ved Senter for Grunnforskning/Centre for Advanced Studies (CAS) 2021/22.

2  Om den historiske bakgrunnen se Fuhrman, Kümin & Würgler 1998: 267-273

Collegium Medievale 2025

Novus forlag · eISSN 2387-6700



kollektive klagemål i Norge perioden Magnus Lagabøtes landslov var det rettslige 
rammeverket denne praksisen foregikk innenfor. Vekten vil ligge på argumentasjon 
og retorikk, og om vi kan se noen eksempler på endringer i perioden fra 1300-tallet 
til 1600-tallet. Det er viktig å understreke at dette er noen foreløpige enkeltstudier, 
spadestikk som kan peke mot tema for grundigere undersøkelser. 

Hva menes med klagemål? Tilsynelatende er det et enkelt fenomen, men ikke 
helt ukomplisert likevel. Det ukompliserte er at klagemål er henvendelse til en eller 
annen form for øvrighet med klage over visse sider av tingenes tilstand og bønn om 
at dette må rettes opp. Kompliserende spørsmål er hvilken øvrighet. I norsk 
sammenheng kan vi for eksempel peke på konge, kirke, riksråd, lensherre, herredag 
eller stenderforsamlinger. Et videre kompliserende spørsmål er om det dreier seg om 
muntlig eller skriftlig klage. Og hvis skriftlig – hvem skrev dem? Og hvem beseglet 
dem? Alt dette er tema som jeg bare vil berøre når det er relevant. Men noen aspekter 
av dette blir sjaltet ut. For eksempel er det vanskelig å analysere retorikken i muntlige 
klagemål – og det samme gjelder klagemål der vi bare har øvrigheten respons i form 
av rettarbøter eller direkte svar. Vi vet i og for seg en del om innhold, men lite om 
form, og kanskje ikke all verden om hvem konkret som stod bak. Jeg kommer derfor 
i all hovedsak til å analysere noen eksempler på skriftlige klager der vi direkte kjenner 
teksten. Jeg vil primært si noen om kollektive klagemål, og jeg velger å omtale det 
som klagemål, ikke supplikker. For å si det enkelt mener jeg supplikker kan være en 
underkategori av klagemål, men som også innbefatter bønn om gunst som ikke 
nødvendigvis har med klager å gjøre.3 

Klagemål i forskjellige former har vært en vanlig måte for lokalsamfunn i Europa 
å kommunisere med forskjellige former for øvrighet langt tilbake i tid, Røttene til 
praksisen kan finnes i hvert fall tilbake til senantikken, og er godt belagt fra senmid-
delalderen av.4 Variasjonene i form og mottakere var store, men en generell tendens 
er at retten til å framføre klager blir formalisert, men også regulert i løpet av senmid-
delalderen og inn i tidlig nytid.5 Klagemålene kunne være kollektive, fra hele lo-
kalsamfunn. Lokalsamfunn som rettslige personer og dermed politiske aktører kan 
sees som et resultat av en økende formalisering av kollektive rettigheter, plikter og 
privilegier i høymiddelalderen.6 Parallelt med dette bredte bruken av segl for å 
autentisere dokumenter seg fra kirkelige og aristokratiske grupper også til lo-
kalsamfunn som kollektiv, blant annet i når det gjaldt kollektive klagemål.7 

3  Supphellen 1978, Njåstad 2023
4  Fuhrman, Kümin & Würgler 1998: 267-273.
5  R. Blickle 1998, Fuhrman, Kümin & Würgler 1998: 287-319
6  Reynolds 1997: 122-154

Collegium Medievale 2025

124   Magne Njåstad



Bondekollektivenes rolle som «kommuner» i middelalderens forstand ble diskutert i 
den juridiske litteraturen gjennom hele perioden.8 Utviklingen gjennom denne pe-
rioden viser også en økning i antallet klager ikke bare fra lokalsamfunn som 
kollektiver, men også fra enkeltpersoner. Klagemålene kunne rettes direkte til hers-
keren eller øvrigheten, eller de kunne være rettet til en representativ forsamling, altså 
en forsamling som i prinsippet representerte hele riket. Her var variasjonene store. 
Det engelske parlamentet utviklet seg for eksempel tidlig til en institusjon der 
klagemål ble framført og behandlet.9 

Så litt om begrepene i artikkelens overskrift: Forklare, kreve, trygle, true. 
Dikotomien mellom å kreve og å trygle er noe et kjent trekk ved klagemålspraksisen 
i Europa i senmiddelalder og tidlig nytid. Den sveitsiske historikeren Andreas 
Würgler har pekt på at det kan se ut til å være en todeling i argumentasjon og retorikk 
avhengig av hvem mottakeren av klagemålet var.10 Klagemål presentert for stender-
forsamlinger, der klagergruppen selv kunne være representert, kan se ut til å ha hatt 
en mer kravpreget form for argumentasjon, mens klagemål framført for fyrstemakten 
eller representanter for den har hatt en mer underdanig og tryglende form. Likeledes 
ser det ut til at det er variasjoner alt ettersom det er kollektive eller individuelle 
klagemål som framføres – kollektive vil være mindre underdanige enn individuelle. 
Klagemål har ikke nødvendigvis heller dreid seg om et kollektivt klagemål over 
øvrighetens mulige forseelser. I mange tilfeller kan det dreie seg om klager over andre 
deler av lokalsamfunnet, slik at klagemålspraksisen reelt sett har hatt som formål å 
løse lokale konflikter.11 Å forklare sin klage og ønske om endring vil i og for seg være 
et felles trekk uansett, men argumentasjonen kan variere. Noen av de mulige for-
klaringene på disse variasjonene ligger i forskjellen mellom å henvende seg til en re-
presentativ forsamling, og til å henvende seg til en hersker, for å si det enkelt. Würgler 
bruker her dikotomien «Gravamina» for de kollektive henvendelsene til re-
presentative forsamlinger, og «Supplikationen» for de mer individuelle henvendelsene 
direkte til fyrsten eller hans styringsapparat. Begrepene er ikke helt overførbare til 
norske forhold, tatt i betraktning den marginale rollen representative forsamlinger 
spiller i de norske politiske strukturene gjennom senmiddelalderen. Til en viss grad 
må riksrådet kunne karakteriseres som en representativ forsamling, i den forstand at 
den kan ha oppfattet seg som representanter for hele riket i møte og samarbeid med 

7  Bedos-Rezak 2011
8  Hunziker 1998
9  Giancarlo 2007: 63-89
10  Würgler2001: 14-20
11  Fuhrmann, Kümin & Würgler 1998: 270, Holenstein 2003

Collegium Medievale 2025

Forklare, kreve, true, trygle   125



kongemakten, og ikke bare et organ for det verdslige og geistlige aristokrati. Dette 
vil være i tråd med et allment europeisk mønster.12 Like fullt var riksrådets aktivitet 
og innflytelse sterkt varierende gjennom perioden. Stenderforsamlinger, det vil si for-
samlinger der alle rikets stender i prinsippet var representert, finner vi lite av før 
1600-tallet, med unntak av kongehyllinger.13  

Det er også en kronologisk dimensjon her. Veldig enkelt sagt så medfører økt 
maktkonsentrasjon rundt fyrsten og redusert makt til representative forsamlinger en 
forskyvning av argumentasjonen og retorikken fra krav til bønn. Å true er litt utenfor 
denne dikotomien, men ligger i og for seg en forlengelse av en krav-retorikk.  

Å henvende seg med klager til makthavere har trolig vært en vanlig praksis å lenge 
vi har hatt hierarkisk organiserte samfunn. Som en integrert del i et formalisert 
rammeverk for samfunnsorganiseringen er det imidlertid en praksis som kan være 
vanskeligere å få øye på i de eldre norrøne lovverkene – kanskje nettopp fordi 
praksisen var så selvfølgelig at den ikke behøvdes å formaliseres. Det er likevel et 
poeng at det ikke finnes slike bestemmelser i hverken Gulatingsloven eller Fro-
statingsloven. Frostatingslovens «opprørsparagraf» gir imidlertid åpning for drastisk 
aksjon fra bondesamfunnet side mot konge, jarl eller lendmann dersom disse tråkker 
over grensen for akseptabel framferd.14 Men her finnes det ingen antydning i teksten 
om at eventuelt kan framføre klage før man går til det drastiske skritt å skjære hærpil 
og så dra ut for å drepe overgrepsmannen. En samtidssaga som Håkon Håkonssons 
saga gir heller ikke mange eksempler på at bønder kollektivt henvender seg til kon-
gemakten, hvis det da ikke dreier seg om en bønn om å bli spart for herjing i krigs-
situasjoner.15 Dette kan vel imidlertid godt ha å gjøre med sagaens grunntema å gjøre 
– det er kongens handlinger som er i sentrum, med vekt på mer heroiske handlinger 
enn bønders mer hverdagslige misnøye. En grundigere gjennomgang av 
sagalitteraturen vil kunne gi et mer nyansert bilde av 1200-tallets situasjon når det 
gjelder denne typen kommunikasjon. Denne kildesituasjonen gir åpning for å dis-
kutere om denne mulige typen organisering av klagemål eller eventuelle øking i 
klagemålsaktiviteten kan kobles til økt kongelig sentralisering, innbefattet lovgiving 
og regulering, fra andre halvdel av 1200-tallet av, eller om denne typen forhandlinger 
kan ha forekommet på et lavere nivå i tidligere perioder. Hans Jacob Orning har be-
handlet denne tematikken, og peker på at bøndenes behov for konfliktløsing og be-

12  Reynolds 1997: 302-319
13  Johnsen 1906: 13-26
14  FTL IV: 50-52
15  Soga om Håkon Håkonsson: 102, 118, 135. Dette gjaldt imidlertid kongens hærtog mot 

Ribbungene i Värmland, utenfor sitt eget rike.

Collegium Medievale 2025

126   Magne Njåstad



skyttelse kan ha blitt godt ivaretatt i de førstatlige nettverkene dominert av et høvd-
ingesjikt, og at en voksende statsmakt kan ha begrenset dette handlingsrommet.16 På 
den annen side lan man si at lovverket gir en formell ramme å klage innenfor, og kan 
konkretisere klagenes innhold. 

Praksis og grunnlag for klagemål er altså ikke enkelt å kartlegge i perioden fram 
mot andre halvdel av 1200-tallet.  I Magnus Lagabøtes Landslov finner vi imidlertid 
en bestemmelse i Tingfarebolkens kapittel 10 som i en litt vid forstand kan tolkes 
som en formalisering av retten til å føre en sak inn for en høyere instans dersom en 
ikke kunne få sin sak rettferdig behandlet lokalt.17 Dette kan også forståes som en 
rett til å framføre en klage over en lokal forvaltning som ikke fungerer; et forhold 
som knapt nok kunne behandles lokalt av dem som det var misnøye med.18 Vi skal 
ikke strekke denne tolkningen av paragrafen for langt, men vi kan se fra slutten av 
1200-tallet ut fra kongelige rettarbøter at klagemål har blitt framført, kanskje muntlig, 
i forbindelse med blant annet embetsmisbruk fra hertugens og kongens tjenes-
temenn.19  

Kildemessig er det problematisk å si noe om argumentasjon og retorikk i mye av 
dette tidlige materialet – vi kjenner kongemaktens respons og dels også hva det har 
blitt klaget over, men ikke hvordan klagerne har ordlagt seg. Dette gjelder også 
klagemål som med all sannsynlighet har blitt framført skriftlig.20  

I Christan 4.s Norske Lov fra 1604, en oppdatert og oversatt bearbeiding av 
Landsloven, finner vi ikke Tingfarebolkens bestemmelse om å føre sin sak inn for 
en høyere instans dersom man ikke får sin rett lokalt. Delvis kan dette ha å gjøre med 
rettsreformene på 1590-tallet, der appellordningen ble slått klarere fast, slik at appell-
retten kan ha syntes overflødig i lovteksten. Men vi kan heller ikke se bort fra at det 
reflekterer en begynnende regulering og innskrenking av klagemålspraksisen.21 Med 
utbyggingen av et mer avansert statsapparat, også med lokalt nedslag, blir dette mer 
åpenbart. Dermed finner vi også lovregulering som mer eksplisitt tar for seg 
klagemålspraksisen på 1600-tallet. Blant disse er også bestemmelser om hvem som 
skal føre klagemål i pennen – dette blir domenet for sorenskriveren fra 1636.22 Derfor 

16  Orning 2025: 142-144
17  MLL: 54
18  Njåstad 2023
19  NgL 1. Række III: 19-23, 27-30
20  Se f. eks. kong Eriks svar på klagemål fra Jemtland i 1420: DN XIV: 36
21  Johnsen 1906: 141-142
22  NRR VII: 267

Collegium Medievale 2025

Forklare, kreve, true, trygle   127



blir allmuens argumentasjon, for ikke å snakke om retorikk, mer utydelig fra midten 
av 1600-tallet. Likevel ligger enkelte elementer i argumentasjonen fast gjennom hele 
perioden. Jeg skal i det følgende gå litt mer i detalj på fire eksempler, fra tidlig 1400-
tall, sent 1400-tall, sent 1500-tall og midten av 1600-tallet. 
 
Eksempel: Tunsberg len 1424 
Et tidlig bevart eksempel på klagemål er fra allmuen i Tunsberg len fra 1424, der de 
klager over flere forhold.23 Brevet er ett av flere kjente og dels bevarte klagemål fra 
1420- og 20-tallet. Perioden var preget av stor politisk uro i Norden, blant annet 
knyttet til kong Eriks skattepolitikk og bruk av embetsmenn uten forankring i lokale 
eliter.24 Uroen ga seg også lokale utslag, i form av klagebrev fra for eksempel Jemt-
land, Orknøyene, Østfold og altså Tunsberg len.25 

Innledningen til dette brevet er ganske kort: Allmuen som bygger og bor i Tuns-
berg len «helsom meer yder naduger herre oc nadugh frw» - det er kong Erik og dron-
ning Filippa det er snakk om. Dronningen er trolig inkludert fordi hun hadde kontroll 
med riksstyret mens ektemannen, Erik, var på en lengre reise utenfor sine riker i 
årene 1423-25. 

Etter den innledende hilsenen gjør allmuens representanter klart rede for saks-
forholdene. De har blitt pålagt hestelaup av fogden, men vil ikke lenger yte dette. 
Hestelaup var en plikt til å fore kongens hester, eller mer konkret hestene til kongens 
representant.26 Det kunne skje i form av konkret foring når fogden var på reise, eller 
det kunne være i form av betaling. Fogden ønsker å gjøre dette til en fast avgift, for-
teller allmuens representanter, og det vil de ikke gå med på, fordi det er dem til stor 
skade, og kongen har ingen fordel av det. Underforstått: Dette går rett i fogdens 
lomme, uten kongens vitende og til hans inntekt. Som klagepunkt nummer to viser 
de til at de har blitt avkrevd våpenvite uten at våpnene deres har blitt inspisert. 
Våpenvite var en bot som skulle betales dersom en ikke kunne framvise våpen som 
holdt god standard på det årlige våpentinget; dette var en del av den allmenne for-
svarsplikten.27 Dette hadde de klagd over før til riksrådet, og det hjalp for en kort pe-
riode. Denne klagen er ikke bevart. Dette er for øvrig et av ikke veldig mange 
eksempler på at riksrådet er mottaker av klager. Dette er altså saksforholdene, slik 
de blir framlagt. 

23  DN I: 696
24  Imsen 1997
25  DN XIV: 36, DN I: 696, DN VI: 423, , DN II: 680, 681, 683, DN II: 691
26  Bjørkvik 1982
27  Johannesen 1982

Collegium Medievale 2025

128   Magne Njåstad



Så til hva allmuen ønsker, og hvordan de framfører det – krav, trusler, bønn eller 
trygling? I dette tilfellet finner vi kombinasjonen av krav og trusler. Om ikke fogden 
slutter med kravet om hestelaup, vil de forlate gårdene sine og flytte fra lenet. Dette 
var en trussel de ikke var alene om. Omtrent samtidig truet bøndene i 
Rakkestad/Skaun med det samme, på grunn av fogdens framferd der.28 Om dette er 
en realistisk trussel er et åpent spørsmål. Men at det lå en potensiell uro og i hvert 
fall midlertidig bortfall av inntekter i en slik trussel kan det være liten tvil om. 

Så litt om argumentasjon. Vi har allerede vært inne på at allmuens representanter 
peker på at fogdens framferd er til stor skade for allmuen og ingen nytte for kongen. 
Mot slutten av klagemålet forsikrer de om sin lojalitet - dersom kongen eller dron-
ningen kommer til riket vil de yte dem «allan konongligen reet eftir Þui sæm Norigis 
logbok vtuisar oc rette bøter oc eftir vaare fatikæ makt». Her er det to elementer: 
Det ene er at allmuen understreker et interessefellesskap mellom kongemakten og 
allmuen. Den skyldige er utpekt, og han ødelegger for begge parter. Dette er en 
variant av et vanlig retorisk grep som finnes i europeisk motstandspraksis og retorikk 
gjennom flere århundrer: Kongen blir lurt av sine onde og griske rådgivere, og holdes 
i uvitenhet av dem om de forholdene undersåttene lever under.29 Dette er et retorisk 
grep, og var ikke nødvendigvis et uttrykk for en reell oppfatning av tingenes tilstand.  

Det andre elementet er lov og rettarbøter. Ikke bare viser allmuens representanter 
til Norges lovbok og rettarbøter avslutningsvis – de viser noe tidligere også til 
«Norigis logbok oc retta bøter sæm hælgar konungar Magnus kononger oc Hakon 
kononger hafua oss vnt».». Det er åpenbart at her vises det direkte til landsloven – 
kong Magnus, og trolig til den nokså omfattende rettarbotaktiviteten til kong Håkon 
5.30 Begge omtales som hellige. Og rett nok var det en begynnende prosess for å 
kanonisere Håkon på begynnelsen av 1500-tallet, som kan reflektere også folkelige 
oppfatninger, men det meste er uvisst om dette – og i enda større grad når det gjelder 
en eventuell helgenkult rundt kong Magnus.31  

Man kunne kanskje vente at hellighet og helgenbeskyttelse av loven skulle til-
legges St. Olav. Begrepet St. Olavs lov har blitt hengt på allmuens henvisning til 
gammel lov som et generelt fenomen i middelalderen og inn i tidlig nytid. Nærmere 
undersøkelser viser imidlertid at dette er en oppfatning som må modifiseres. 32 St. 
Olavs lov er et begrep som brukes i det vi kan kalle politisk retorikk fra 1400-tallet 

28  DN II: 680, 681, 683
29  Bercé1987: 24-33
30  Alternativt kan det dreie seg om Håkon Håkonssons rettarbøter. Se Horn 2024
31  Storm 1877
32  Njåstad, Opsahl og Sunde 2023: 348-351 

Collegium Medievale 2025

Forklare, kreve, true, trygle   129



av, men det brukes i stor grad i rikspolitiske sammenhenger, og det brukes i stor grad 
av de politiske elitene, gjerne i forsøk på å mobilisere bredere lag for en bestemt po-
litisk kurs. Erik Opsahl har pekt på parallellen til bruken av St. Erik i politisk retorikk 
i Sverige i samme periode, altså en form for rikspolitisk symbol i unionspolitiske 
brytningstider.33 Vi må ta et forbehold her for hvordan dette eventuelt utviklet seg 
utover 1600-tallet. Men at det skulle være en oppblomstring av referanser til St. Olavs 
lov i det etterreformatoriske og dels luthersk-ortodokse Norge virker mindre sann-
synlig, selv om vi kan finne referanser til St. Olav i forskjellige sammenhenger. 

Dette betyr ikke at St. Olav er fraværende i allmuens forskjellige klageskriv. Det 
hilses gjerne med Gud og St. Olav.34 Men loven står støtt som en egen verdi – av og 
til omtalt som lovboka konkret, som da bøndene i Jemtland krever at lagmannen skal 
stille opp med lovboka for å lese opp grensemerkene i en strid med Herjedalingene 
om utmarksressurser.35 Dette peker på noe Jørn Øyrehagen Sunde har framholdt: 
Antallet bevarte eksemplarer av Landslova, hele eller fragmenter tyder på en voldsom 
utbredelse av boka.36 Den har vært et bruksdokument. Etter at loven ble systematisert, 
redigert og trykt i 1604, kjent under navnet Kristian 4s norske lov, kunne det også 
bli henvist til Norges trykte lov.37 

Et annet retorisk grep er fattigdom. I klagemålet fra Tunsberg len omtaler allmuen 
seg to ganger som fattig. Dette er noe som går igjen gjennom hele senmiddelalderen 
og inn i tidlig nytid. Men det er forskjeller i bruken av begrepet. Tunsberg-bøndene 
omtaler seg som fattige to ganger, og da ikke som et argument, men som et adjektiv 
hengt på rent beskrivende; «meer fatike almuger».  

Brevet er undertegnet og beseglet av tolv menn. Hvem disse var er usikkert – 
felles patronymikon for to personer (Audgrim Ormsson og Niklas Ormsson) kan 
være en indikasjon på at de har vært brødre, og Tjostolf Asulfsson og Niklas Tjo-
stolfsson kan ha vært far og sønn, men dette blir bare gjetninger. At de har hatt 
personlige segl tyder imidlertid på at de har hatt en viss sosial og økonomisk status. 
Dette er det vanlige ved klagemål; at det undertegnes og besegles av en gruppe menn 
på vegne av fellesskapet. I noen tilfeller kan vi se at felles kommunitettsegl benyttes 
for å besegle klagemål - det er spesielt Jemtland og Orknøyene som utmerker seg i 
så måte.38 Også andre områder har hatt kommunitetssegl – vi kjenner dem fra 

33  Ibid: 352-357
34  Ibid: 351-352
35  DN III: 929
36  Sunde 2023: 239241
37  NHD 2. Rekke bd. V: 228
38  Njåstad 2023: 198

Collegium Medievale 2025

130   Magne Njåstad



Ragunda, Overhalla, Gauldalen og Stjørdalen.39 I tillegg har lagtingsseglene for i hvert 
fall Gulating og Frostating vært brukt som rene komunitetssegl. Her har de imidlertid 
ikke blitt brukt til å besegle klagemål på vegne av allmuen. Hvorfor disse seglene har 
blitt brukt slik i Jemtland og Orknøyene er et åpent spørsmål, men det kan ha med 
disse områdenes noe løsere forbindelse med det norske riket å gjøre, og dermed en 
mulig svakere kontroll fra kongemaktens representanters side over seglet. I Jemtland 
finner vi for eksempel en konflikt rundt bruken av kommunitetsseglet på 1340-tallet, 
der seglet har blitt brukt nettopp i en klage mot kongens ombudsmann.40 
 
Eksempel: Gudbrandsdalen 1497 
I 1497 klaget allmuen i søndreluten av Gudbrandsdalen over fogdene.41 Brevet er stilet 
til «Varom verdeligom Herre og Høxtom Hans meth Gudz nad Noriges Sueriges 
och Danmarkz Konwnge». Foranledningen er at allmuen har hørt at kongen vil 
komme til riket og undersøke hvordan lensherrer og deres fogder overholder lov og 
rett. Dette har allmuen innspill til. De peker på at noen av fogdene slottsfogden (dvs. 
lensherren) sender dem er utenlandske menn som «kwunne føgenth merke vtaff war 
lagh och sumlega wite inteth», altså at de ikke kjente loven. Spesielt understrekes det 
også at de har blitt avkrevd gjesting og «passekosth». De ber om at kongen sender 
«nogon danneman hiith i landet» for å rydde opp i dette på kongens vegne. 
Argumentasjonen som brukes i dette brevet er så å si utelukkende knyttet til loven. 
Den typen økonomisk argumentasjon som peker på felles interesser mellom konge 
og undersåtter som vi så i eksempelet fra 1424 finner vi derimot ikke.  

Vi finner også elementer av en retorikk knyttet til fattigdom. De framholder at 
det er mange, både menn og kvinner, som kunne tenke seg å reise til kongen for å 
legge fram sine klager, men at de er for fattige eller syke til å foreta reisen. Dette er 
årsaken til at de ønsker at at kongen sender en «dannemand» som kan skipe rett og 
ta opp klagemål. Et slikt ønske var heller ikke urealistisk. I sin store rettarbot fra 
1308 hadde kong Håkon 5. slåt fast at det skulle sendes ut to forstandige menn fra 
kongsgården hver tolvte måned til de deler av landet kongen ikke selv besøkte.42 Disse 
hadde kontrollfunksjon ovenfor kongens lokale representanter. Vi finner eksempler 
på at denne ordningen fungerte i hvert fall på 1300-tallet.43 

39  Ragunda: DN XVIII: 18.  Ellers: DN I: 290. Se også Trætteberg 1982
40  DN XVI: 60. Njåstad 2003: 161-171, 200-201
41  DN XXI: 674
42  NgL 1. Række bd. III: 75
43  DN II:100, DN III: 266

Collegium Medievale 2025

Forklare, kreve, true, trygle   131



Som i eksempelet fra 1424 finner vi også at brevet fra Gudbrandsdalen i 1497 var 
beseglet av en gruppe lokale menn. Som i 1424 kan vi også lure på om patronymikon 
kan indikere slektskap mellom noen av dem - Bjørn Bjørnsson kan ha vært far til 
Håkon Bjørnsson, men dette blir igjen kun en hypotese. 
 
Eksempel: Nedenes 1585 
I 1585 starter bøndene i Nedenes et klagemål over lensherren sin på følgende måte: 
«Erlige oc welbyrdige høgwiisse gunstige goude herer wij armme elenndige 
wndersotthe priiβe thenndt høige guddommmelig maiesett y himmelenn, som lader 
sollenn skinne offuer storm och weder, och haffuer opuagtt thenndt stormectiste 
kon: maiestett woris aller naadigste herre oβ arme forlatne stackarle thill trøst wdj 
woris nødt att besøge, och kunde worris gunstigste herre wnnderdanist icke forholde 
thenndt store drefflige nødt oβ offuer Erick Munck thill klagemaall høgeligenn for-
orsage».44 Det dreier seg altså om klager over lensherren Erik Munk, stilet til en 
Herredagskommisjon på reise til Norge. Hilsningen må kunne kalles både 
blomstrende og underdanig.  

Videre i samme klagemål omtaler allmuen seg som «vi arme fattige fortrenge og 
fordervelige stakkarer» og herredagens medlemmer som «de gode salige herrer av 
mildelig øvrighet». Nå er jo dette retorikk, og gjenspeiler både tidas omgangsformer 
og kan hende også skriverens personlige stil. Hvem som har ført klagen i pennen vet 
vi ikke. Men stilen gjenspeiler nok også en endring i hva som regnes som effektiv 
kommunikasjon sammenlignet med eksempelet fra 1424, og det gjenspeiler makt-
forhold. Klagene over lensherren var ellers alvorlige nok. Blant sakene som pekes på 
er lensherrens manglende respekt for rettsstellet noe av det viktigste. Det fortelles at 
ingen tør å stille som vitner til fordel for de som blir anklaget av lensherren for for-
skjellige saksforhold – de frykter lensherrens trusler. Likedan er det sånn at når det 
skal oppnevnes mededsmenn for å sverge døl så oppnevner lensherren menn som er 
lojale til ham, og kan slik manipulere edsavleggelsene. Folk som er dømt til døden 
blir sittende fengslet i lang tid, med lokalsamfunnets medlemmer som voktere på 
egen bekostning, klages det også over. Alvorlig er det også at lensherren nekter pres-
tene å utføre skriveoppgaver for bøndene, slik at de for eksempel ikke kan få skrevet 
sine skussmål. 

Ellers går klagemålene mye på økonomiske forhold – gamle rettigheter blir ikke 
respektert. Det gjelder havnekjøp, altså småhandel med ankomne skip. Her kjøper 
lensherren og fogden opp alt de kan, og tar seg selv en profitt på videresalg. 

44  NHD Tillegg til 1. – 4. rekke bd 1: 30

Collegium Medievale 2025

132   Magne Njåstad



Klagemålets avslutning er ikke mindre blomstrende og underdanig enn innled-
ningen. Ikke minst understrekes alluens fatigdom og rådløshet: Erik Munk har «giort 
oβ fatthige menndt woris arme sorgefullde och bedrøffuede quinnder och børnn thill 
alldt skade och forderffue, mens mottakeren omtales som «thenndt allmectiste Gudt 
woris aller naadisgste herre och konning och eddell och welbyrdiig gunstige goudde 
herre woris retthe pathronn thillbørlig øffrighedt och alle fatihige elenndige, 
sorgefulld och bedrøffuede hiertehenns faderløβis fader». 

Interessant nok er klagemålet ikke beseglet eller underskrevet av enkeltpersoner. 
Det er i stedet signert «Arme troplictige willige unnder threnngde bønnder och meen-
ing allmue y Nedeneβ lenn». Nå er det bevarte eksemplaret av klagemålet trolig en 
avskrift, slik at konkret besegling uansett ville vært borte, men heller ikke en skriftlig 
antydning om at segl har hengt under finnes. Dette kan peke i retning av at når kon-
fliktnivået var høyt nok og motstanderen mektig og hensynsløs nok, så ble behovet 
for å klage kollektivt og anonymt viktig. Et eksempel fra 1490-tallet peker i samme 
retning. Da bøndene i Nes og Ullenshov i 1497 tok på seg ansvaret for drapet på 
fogden Lasse Skjold avviste lensherre Knut Alvsson brevet med begrunnelsen at 
brevet ikke var beseglet, og bare undertegnet av én person.45 Det er ikke vanskelig å 
forestille seg at bøndene har hatt betenkeligheter med å stikke hodet fram ved å 
undertegne eller besegle et slik brev.   

En liten oppsummering: Loven er også her en viktig del av det retoriske og 
argumentmessige arsenalet. De får ikke nyte Norges lov og rett, de gamle rettarbøter 
blir ikke fulgt. Og ikke minst: Kongebrev og nye forordninger blir ikke lest opp, 
men holdes skjult av lensherren -og dette er til skade både for dem og for kongen. Vi 
kjenner igjen en argumentasjon som understreker interessefellesskapet mellom konge 
og undersåtter.   
 
Eksempel: Ringsaker og Nes til Fredrik 3.s hylling 1648 
Stendermøtene som ble innkalt med uregelmessige mellomrom, men relativt hyppig 
fra 1630 fungerte i liten grad som et forum hvor bondesamfunnet kunne fremme sine 
klager. I stor grad var disse forsamlingene forum hvor den norske adelen, og dels 
geistligheten og byene kunne forhandle om forskjellige krav fra kongemakten. Disse 
var gjerne knyttet til krisesituasjoner som krig eller krigsfare. I enkelte tilfeller kunne 
likevel lokalsamfunnenes klager påvirke forhandlingene. I 1646 har for eksempel 
tydeligvis omfattende klager direkte til kongemakten om uforholdsmessig stor be-
lastning med skyss ført til at adelens skyssprivilegier ble et viktig tema på 

45  DN II: 996

Collegium Medievale 2025

Forklare, kreve, true, trygle   133



stendermøtet dette året.46 Resultatet var at disse ble redusert. Samme år ble en klage 
fra bøndene i Tunsberg len behandlet som en del av sakene ved stendermøtet.47 I 1626 
viderebrakte lensherren i Finnmark, John Cunningham, et klagemål fra allmuen der 
til stendermøtet.48   

Hyllingen av Fredrik 3. som tronfølger i 1648 var imidlertid en større begivenhet, 
der alle rikets stender var representert, og der lokalsamfunnene hadde hatt anledning 
til å framføre sine klagemål i forkant. Fra Akershus kom det inn en rekke av disse. 
Dette var på et tidspunkt der disse skulle føres i pennen av sorenskriveren, slik at 
det i stor grad kan være et tilslørende element i de bevarte klagene. Klagemålet fra 
Ringsaker og Nes sogn er imidlertid interessant, fordi som allmuens representanter 
skriver: «vi fattige alfmue af begge sogner hafver værit begierende, at voris sorensch-
rifver dette i penden ville forfatte, hvilcket han icke efter voris begiering ville efter-
komme. Derfor nødis vi eders maytz. fattige undersatter dette voris klagemaal self 
enfoldigen at laade andrage».49 Dermed kan vi tro at dette klagemålet ligger tekstlig 
nær opp til det allmuen i de to sognene har ment har vært formålstjenlig retorikk og 
argumentasjon. 

Innledning og avslutning av klagemålet spiller på kjente størrelser – undersåttene 
er fattige og lydige, og ber underdanigst om den fyrstelige nåde. Klagemålets 13 
punkter er holdt i en relativt nøktern tone, og i likhet med de tidligere eksemplene 
vi har sett på er lov og sedvane sentrale element. Når det gjelder landskyld ber de for 
eksempel om at den skal betales «effter jordebogens indhold, og vi den motte yde og 
lefvere til neste kiøbsted efer Norgis Loug».50 Loven blir også brukt som argument 
når det gjaldt tredjeårstake, jordbesiktigelse i forbindelse med vurdering av skatt- eller 
landskyldnivå, og ikke minst at «Fogdens thiener tager fra os fattige folck uden loug 
och dom, och til med slaaer fogden och ans tiener voris helse fra os, som ved mange 
er skeed».51 De viser også til bestemmelser ved sist herredag om skattereduksjon som 
ikke har blitt fulgt opp. Avslutningsvis blir det underdanige aspektet av teksten for-
sterket igjen, i det de underkaster seg majestetens milde miskunn, og ønsker inderlig 
og hjertelig kongen «tiemelig och ævig fred ved Jeʃum Chriʃtum».  

Et interessant trekk ved dette klagemålet, sammenlignet med andre fra samme 
anledning, er at loven er mer konkret til stede i teksten, mens sedvane er brukt bare 

46  Worseth 2023: 239-262
47  Aktstykker bd. 1: 403-404
48  Aktstykker bd. 1: 211-212
49  Aktstykker bd. 2: 191
50  Aktstykker bd. 2: 188
51  Aktstykker bd. 2: 189

Collegium Medievale 2025

134   Magne Njåstad



i ett av punktene. I de fleste av klagemålene ved samme anledning er forholdet 
omvendt: Uttrykk som «tilforn hafver veret»52, «af gammilt»53 eller «som af arrildz 
tiidt vehret hafver»54 er vanlige, mens loven i liten grad nevnes. Som en hypotese kan 
man tenke at den mer ufiltrerte teksten dette klagemålet representerer gir et klarere 
bilde av allmuens retoriske verktøykasse enn de som var ført i pennen av soren-
skriveren på vegne av allmuen.  

Allmuen var i dette tilfellet representert av 24 menn, 12 fra hvert sogn. De omtaler 
seg som edsvorne lagrettemenn, og de henger alle sine segl under brevet. Antallet er 
større enn på de andre klagemålene ved hyllingen, men vi finner også som regel en 
gruppe menn med segl også på disse. 
 
Avsluttende betraktninger 
Hvis vi skal trekke fram noen felles elementer når det gjelder retorikk og argumenta-
sjon fra disse eksemplene vil det være naturlig å understreke den rollen loven spiller. 
I alle fem tilfeller er loven det klart viktigste argumentet. Henvisningen kan være 
ganske konkret, som i den direkte henvisningen til Magnus’ lov og Håkons rett-
arbøter i 1424, eller mer generelt Norgis Loug» i 1648. I en litt utvidet forstand blir 
gammel rettstilstand påkalt når det ble pekt på gammel skikk, sedvane og lignende, 
men det er et poeng at selve begrepet «lov» eller «rettarbot» står sentralt. Skillet er 
påtakelig i supplikkmaterialet fra kongehyllingen i 1648, der loven er et sentralt be-
grep i den ene supplikken som beviselig er ført i pennen av allmuen selv, mens de 
sorenskriverproduserte supplikkene er langt mer diffuse i begrepsbruken. 

Felles for klagemålene er også at avsenderne betegner seg selv som fattige. Her 
er det imidlertid variasjoner. Fattigdomspoenget kan være rent formularmessig, som 
i 1424, til å være en aktiv del av argumentasjonen som i 1580. Det ser ut til å være en 
bevegelse fra at fattigdom er en generell egenskap ved klagerne til å bli en årsak for 
klagemålet, eller også et hinder for å kunne føre klagemålet fram, som i 1497. Om 
dette er et grep for å framkalle miskunn og nåde hos mottakeren er uvisst, men kom-
binasjonen av underdanighet og fremhevelse av fattigdom og ydmykhet som 
klagemålet fra 1580 framviser peker på en endring der dette elementet blir viktigere. 
Denne endringen finner vi både i argumentasjonen underveis og i klagenes innled-
ninger og avslutning. Noe av det samme finner vi generelt i klagematerialet fra 1648, 
der det relativt hyppig blir vist til fattigdom. Men her igjen skiller klagemålet fra 

52  Aktstykker bd. 2: 137
53  Aktstykker bd. 2: 139
54  Aktstykker bd. 2: 142

Collegium Medievale 2025

Forklare, kreve, true, trygle   135



Ringsaker og Ness seg ut, ved at dette aspektet er mere neddempet her enn i et flertall 
av de andre klagemålene. 

Et felles trekk er også at klagemålene som regel er undertegnet og/eller beseglet 
av allmuen. Besegling indikerer en viss sosial status, det samme gjør for eksempel 
lagrettemannstatusen underskriverne i Ringsaker og Ness påberoper seg. Dette be-
høver ikke å bety at klagemålene i ett og alt er formulert eller ført i pennen av disse, 
men kan peke mot en gruppe som har hatt tilgang til skriftkompetanse og hatt en 
forståelse av effektiv retorikk.    

Det lille utvalget av klagemål som her er undersøkt peker mot noen felles trekk 
over tid, og noen endringer. Hvis vi setter observasjonene i sammenheng med de 
generelle trekkene ved den europeiske klagemålspraksisen som ble kort skissert inn-
ledningsvis er det et par fenomen som skiller seg ut. Retorikken er utpreget lovbasert, 
og har klare elementer av krav om at lov og rett skal følges av både øvrighetens re-
presentanter og av allmuen selv.  De har de trekkene som kjennetegner kommunika-
sjon med stenderforsamlinger, ikke den direkte kommunikasjonen med 
fyrstemakten, slik Andreas Würgler peker på. Dette kan synes paradoksalt, men blir 
mindre så med tanke på den beskjedne rollen stenderforsamlinger spiller i det norske 
politiske systemet i senmiddelalderen. Riksrådet kunne her være noe av et unntak. 
Herredagene fra andre halvdel av 1500-tallet og stenderforsamlingene spesielt fra 
1630-tallet av hadde enkelte likhetstrekk med stenderforsamlinger ellers på kon-
tinentet, men forskjellene er også store. Herredagene hadde et temmelig bredt funk-
sjonsområde, der rollen som øverste rettsinstans og adelens egne rettsforum var 
framtredende. De var heller ikke regelmessige samlinger i prinsippet, men mer ad 
hoc-pregede innkalte forsamlinger, som riktignok kunne opptre relativt hyppig i pe-
rioder. Tidvis kunne initiativ fra lokalsamfunn rundt om i riket være viktig i grunnlag 
for sammenkallingen og «dagsorden». Spesielt gjelder dette kanskje herredagene i 
1597, 1613 og 1631.55 Når det gjelder stenderforsamlingene var bonderepresentasjonen 
her stort sett ytterst marginal, med unntak av kongehyllingen i 1648. De har derfor 
i liten grad vært et forum der klagemål har blitt framført og behandlet. Men vi kan i 
både herredagsmaterialet og klagene som ble behandlet på stenderforsamlingene at 
det er en økende grad av underdanighet og bønn om gunst, fenomener som kanskje 
kan knyttes til at det er en stadig sterkere og mer sentralisert kongemakt vi ser i 
aksjon fra andre halvdel av 1500-tallet. Her kan vi i så fall se en parallell til en mer 
generell europeisk utvikling skissert innledningsvis.  

Det kan avslutningsvis være grunn til å stille spørsmålet om den særnorske 
varianten av den europeiske klagemålspraksisen i senmiddelalderen i tillegg til 

55  Bjørnstad 2025

Collegium Medievale 2025

136   Magne Njåstad



mangelen på representative forsamlinger, kan forklares i en politisk kommunika-
sjonskultur med det felles lovverket som en viktig bærebjelke.  
 
English summary 
The article’s topic is rhetoric and argumentation in peasants’ petitions in Norway 
from the 15th to the 17th century. Four petitionss from the period 1424 to 1648 are 
analyzed. Initially, the article accounts for petitions as a collective political strategy 
from local communities in Europe, with an emphasis on the late Middle Ages. The 
framework within which these petitions were addressed was usually various types 
of estates assemblies, where petitions often had a demanding rhetoric, directed at re-
presentatives of the political community. This contrasts with complaints and petitions 
addressed directly to the rulers, where a more submissive and pleading form was 
more dominant, and where individual appeals were more common. In a Norwegian 
context, Magnus the Lawmender’s national law of 1274 provides a framework for 
complaints in the form of an indirectly formulated right to elevate conflicts, even 
involving the authorities, from the local community to a higher authority. In Christian 
IV’s Norwegian law of 1604, this indirect right is removed, probably due to legal re-
forms, as the judicial reforms of the 1590s secured the principle of appeal. Further 
legislation throughout the 1600s, however, further restricted the institution of 
complaints, among other things by giving the district judge exclusive rights to submit 
complaints on behalf of the local communities.  

The examples in the article range from a complaint in Tunsberg County from 
1424 to petitions submitted from Akershus County for the coronation in 1648. The 
complaint from Tunsberg concerned the conduct of the bailiff. The common people 
point out a shared interest between the king and themselves, since the bailiff’s 
conduct is detrimental to both parties. At the core of the argumentation are references 
to law and justice. A rhetorical device used is to portray themselves as poor. The same 
is true of a complaint from Gudbrandsdalen in 1497. In this case as well, the bailiff’s 
illegal conduct is the issue, and the common people ask the king, in accordance with 
a legal amendment from 1308, to send envoys who can investigate the situation. They 
justify this by stating that they are too many and too poor to seek out the king them-
selves. A hundred years later, the farmers in Nedenes submitted a complaint against 
their bailiff. The reasons for the complaints are of the same nature as the ones 
mentioned above, and the argumentation based on the law is likewise. But the sub-
servience and a very flourishing language are notable compared to the two previous 
examples. The last text to be analyzed is a petition from Ringsaker and Nes in 
connection with the homage to Frederick III in 1648. Unlike the other petitions on 

Collegium Medievale 2025

Forklare, kreve, true, trygle   137



that occasion, this one was written by representatives of the common people them-
selves, not the district judge. It stands out from the others through more specific 
references to the law, as opposed to more general references to custom and long-
standing tradition. The examples in the article are meant as illustrative examples that 
can suggest continuity and changes in complaint rhetoric and argumentation. An 
obvious continuity is the matters complained about – which largely involve the 
conduct of the king’s representatives. Another obvious continuity is that the law is 
used as an argument, but here we see that the district magistrate’s role in the writing 
process from the first half of the 17th century seems to weaken this element. 
Rhetorically, the complainants consistently portray themselves as poor, but the 
emphasis on this seems to change somewhat, showing a greater degree of self-pity 
and subservience over time.  
 
Bibliografi 
 
Kilder 
Aktstykker: Aktstykker til de norske stændermøders historie bd 1-2 (utg. Oscar 

Albert Johnsen), Oslo1929-1974 . 
DN: Diplomatarium Norvegicum I-XXIII. 
FTL: Frostatingslova, omsett av Jan Ragnar Hagland og Jørn Sandnes, Det Norske 

Samlaget 1994. 
MLL: Magnus Lagabøtes Landslov, oversettelse ved Jo Rune Ugulen Kristiansen, 

Nasjonalbiblioteket 2024. 
NgL: Norges gamle Love 1. Række bd. III, Christiania 1849. 
NHD: Norske Herredags-dombøger 1.-4.Rekke, Christiania/Kristiania/Oslo 1893-

1959. 
NHD Tillegg: Tillegg til Norske Herredagsdombøker, Oslo 1966. 
NRR: Norske Rigs-registranter VII. Chrstiania 1880. 
Soga om Håkon Håkonsson, omsett av Kr. Audne, 2. utgåva ved Knut Helle, Oslo 

1963, Det Norske Samlaget. 
 
Litteratur 
BEDOS-REZAK, Brigitte Miriam. «The Efficacy of Signs and the Matter of 

Authenticity in Canon Law (800-1250)». I Christoph Dartman, Thomas Scharf 
& Christoph Friedrich Weber (red.), Zwischen Pragmatik und Performanz. 
Dimensionen mittelalterlicher Schriftkultur, Brepols: 199-236. 

Collegium Medievale 2025

138   Magne Njåstad



BERCÉ, Yves-Marie. 1987. Revolt and revolution in early modern Europe. An essay on 
the history of political violence, Manchester University Press. 

BJØRKVIK, Halvard. 1982. ‘Fodring (hestelaup)’. I Kulturhistorisk leksikon for nordisk 
middelalder bd. 4 spalte 453-455. 

BJØRNSTAD, Ingrid. 2025. «… wy wnnderdannigeste begierrenndis ...» En undersøkelse av 
språklige virkemidler og argumentasjon brukt i klagemål til Herredagen i 1597, 1613 og 
1631, Masteroppgave NTNU. 

BLICKLE, Renate. 1998. «Laufen gen Hof. Die Beschwerden der Untertanen und die 
Entstehung des Hofrats in Bayern. Ein Beitrag zu den Varianten rechtlicher 
Verfahren im späten Mittelalter und in den frühen Neuzeit». I Peter Blickle, 
Gemeinde und Staat im alten Europa. Historische Zeitschrift Beiheft 15: 241-166. 

FUHRMANN, Rosi, KÜMIN, Beat & WÜRGLER, Andreas. 1998. «Supplierende 
Gemeinden. Aspekte einer vergelichenden Quellenbetracthung». I Peter Blickle 
(red.), Gemeinde und Staat im alten Europa. Historische Zeitschrift Beiheft 15: 267-
323. 

GIANCARLO, Matthew. 2007. Parliament and Literature in Late Medieval England, 
Cambridge University Press. 

HOLENSTEIN, Andre. 2003. «Klagen, anzeigen und supplizieren. Kommunikative 
Praktiken und Konfliktlösungsverfahren in der Markgrafschaft Baden im 18. 
Jahrhundert». I Magnus Eriksson & Barbara Krug-Richter (red.), Streitkulturen. 
Gewalt, Konflikt und Kommunikation in der ländlichen Gesellscahft (16. – 19. 
Jahrhundert) Böhlau Verlag 2003: 335-369. 

HORN, Anna Catharina. 2024. «Sluttretterbøtene til kong Håkon og kong Magnus». 
I Jørn Øyrehagen Sunde (red.), Landslova. Kommentarutgåve. Fagbokforlaget: 
403-412. 

Hunziker, Sibylle. 1998. «Die ländliche Gemeinde in der juristischen Literatur 1300-
1800». I Peter Blickle (red.), Gemeinde und Staat im alten Europa. Historische 
Zeitschrift Beiheft 15: 397-468. 

IMSEN, Steinar. 1997. «Oslofjordbygdene som politisk og sosialt stormsentrum under 
Erik av Pommern». I Vestfoldminne 1997. Vestfold Historielag og Tønsberg 
bibliotek: 60-74. 

JOHANNESEN, Ole-Jørgen. 1982. «Våpensyn». I Kulturhistorisk leksikon for nordisk 
middelalder, bd. 20 spalte 285-288. 

JOHNSEN, Oscar Albert. 1907. De norske Stænder. Bidrag til Oplysning om Folkets 
Deltagelse i Statsanliggender fra Reformationen til Enevældet (1537-1661), Chris-
tiania: Videnskabs-selskabets skrifter. II. Hist.-Filos. klasse 1906. No.  5. 

Collegium Medievale 2025

Forklare, kreve, true, trygle   139



NJÅSTAD, Magne. 2003. Grenser for makt. Konflikter og konfliktløsing mellom lokal -
samfunn og øvrighet ca. 1300-1540, NTNU. 

–––. 2023. «Å få sin rett – og retten til å klage». I Else Mundal, Erik Opsahl, Jørn  
Øyrehagen Sunde og Miriam Tveit (red.), Landslova av 1274. Rett, politikk og 
samfunn i norsk mellomalder: 191-216. Dreyers Forlag. 

NJÅSTAD, Magne, OPSAHL, Erik og SUNDE, Jørn Øyrehagen. 2022. «St. Olavs lov 
som rettslig realitet og politisk idé i utviklingen av en norsk sentralmakt». I His-
torisk tidsskrift bd. 101: 342-362. 

ORNING, Hans Jacob. 2025. Myten om den gode kongen, Dreyer Forlag. 
REYNOLDS, Susan. 1997. Kingdoms and communities in Western Europa 900-1300, 

Clarendon Press. 
STORM, Gustav. 1877. «Den hellige Kong Haakon og Visen om hans Død». I Historisk 

Tidsskrift 1. Række Fjerde Bind: 464-477. 
SUNDE, Jørn Øyrehagen. 2023. Kongen, lova og landet, J.M. Stenersens forlag. 
SUPPHELLEN, Steinar. 1978. «Supplikken som institusjon i norsk historie. Fram-

vokster og bruk særleg først på 1700-talet». I Historisk tidsskrift 57. band: 152-185. 
TRÆTTEBERG, Hallvard. 1982. «Häradssigill». I Kulturhistorisk leksikon for nordisk 

middelalderbd. 7 spalte 257. 
WORSETH, Kristine. “Politisk umyndiggjort”? Den norske adelens privilegieforhandlinger 

og politiske krav i perioden 1596-1661. NTNU. 
WÜRGLER, Andreas. 2001. «Voices from among the ‘silent masse’: Humble petitions 

and social conflicts in early modern central Erupe», International Review of Social 
History: 2001: 11-34. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Magne Njåstad, professor i historie ved Institutt for historiske fag, NTNU. E-post: 
magne.njaastad@ntnu.no

Collegium Medievale 2025

140   Magne Njåstad


