3

Novus forlag - eISSN 2387-6700

COLLEGIUM MEDIEVALE

Interdisciplinary Journal of Medieval Research

Volume

38, no. 2

2025

TEMANUMMER / SPECIAL ISSUE
Landslova av 1274 — Jubileum, kontekst og praksis

Published by
COLLEGIUM MEDIEVALE
Society for Medieval Studies

Oslo 2025



COLLEGIUM MEDIEVALE

Tverrfaglig tidsskrift for middelalderforskning
Interdisciplinary Journal of Medieval Research

EDITOR IN CHIEF
Steffen A. B. Hope (University of Bergen)

EDITORIAL BOARD
Espen Karlsen (National Library of Norway)
Mikael Males (University of Oslo)
Vibeke Vandrup Martens (NIKU)
Kristian Reinfjord (Anno Museum)

GUEST EDITORS OF VOLUME 38, NO. 2
Erik Opsahl & Jgrn Pyrehagen Sunde

EDITORIAL SECRETARY
Anna Kvitka

ADVISORY BOARD
Knut Arstad (Forsvarsmuseet), Stefan Drechsler (University of Bergen), Line Cecilie Engh
(University of Oslo), Kurt Villads Jensen (Stockholm University), Martin Wangsgaard Jiir-
gensen (National Museum of Denmark), Mette Svart Kristiansen (Aarhus University), Jette
Linaa (Aarhus University), Ole-Albert Rgnning Nordby (National Library of Norway), Beate
Pedersen (FFI), Karen Skovgaard-Petersen (Det Danske Sprog- og Litteraturselskab), Anders
Winroth (University of Oslo)

The journal Collegium Medievale is a forum for all who are engaged in research on topics related
to the Middle Ages or the Renaissance. One volume is published annually. The journal is pub-
lished by the medievalist association Collegium Medievale, Society for Medieval Studies, in
cooperation with Novus Press, Oslo, Norway. The Association has its basis in the Faculty of
Arts at the University of Oslo, khm.uio.no/tema/tiden/middelalder/collegium-medievale/.

Scholars within the relevant fields are invited to submit papers to the journal. The stylesheet
is available online at: web.novus.no/Novus_tidsskrifter/CM_-_Instruks.html.
Previous volumes are available online at ojs.novus.no (vols. 18—37) and nb.no (vols. 1—36).

For further information and submissions, please contact the editor: st.a.b.hope@gmail.com



Novus forlag - eISSN 2387-6700 a

INNHOLD / CONTENTS
Vol. 38, nr. 2 (2025)

Artiklene er skrevet i forbindelse med prosjektet «Social Governance
through Legislation» ved Senter for Grunnforskning/Centre for
Advanced Studies (CAS) 2021/2022.

The articles were written as a part of the project «Social Governance

through Legislation» at Centre for Advanced Studies/ Senter for
Grunnforskning (CAS) 2021/2022.

Erik OpsaHL: Kong Magnus 6. Lagabgte, det norske hgymiddelalderkonge-
dgmmet og den politisk-institusjonelle betydningen til Landsloven av 1274 5

MaTHIAS SCHMOECKEL: Francis of Assisi and the rise of modern market law 23

Svein H. GurLBekk: Magnus Lagabgte — lovgiver og myntreformator 75

JoRN DYREHAGEN SUNDE 0G ELsE MUNDAL: Om evne og vilje til 4 sja
kvinner i mellomalderkjeldene 101

MacGNE NjAstap: Forklare, kreve, true, trygle: Argumentasjon og retorikk i
klagemal og bgnneskriv fra 1300- til 1600-tallet 123

Collegium Medievale 2025






3

Novus forlag - eISSN 2387-6700

Kong Magnus 6. Lagabgte, det norske
hgymiddelalderkongedgmmet og den politisk-
institusjonelle betydningen til Landsloven

av 1274

ERrIK OPSAHL

The National Code of the Realm jubilee in 2024 highlighted King Magnus
Lawmender as one of the most innovative kings in Norwegian history and the
Code of Realm as one of the most important documents. As a basis for assessing
historical anniversaries, the topic of such anniversaries should be placed in a larger
historical context. The article asses King Magnus’ reign and the importance of
the Code of the Realm in the light of the Norwegian high medieval kingdom’s
structures. The article denies that Magnus should have been unprepared to be-
come king. On the contrary, he must have been schooled for a leading role in the
government of the realm after his father’s death, Hikon Hakonsson, either as
king or in another role. The medieval mortality regime meant one could not count
on the certainty that the legitimate eldest-born king’s son survived his father.
Given the itinerant character of the Norwegian kingdom, like all other European
medieval kingdoms, one cannot assume that King Magnus grew up in Bergen
and reigned the kingdom from there. Although Bergen was the foremost royal
residence and administrative town in the latter half of the 1200s, the sources show
that the Norwegian kings moved regularly between Bergen, Tgnsberg and Oslo,
and with less frequent visits to Trondheim. His connection to the Franciscans is
undoubted, but when and how it was established, we do not know. Magnus’
kingship was significant, and the Code of the Realm appeared more ambitious
for building the Norwegian kingdom further than just confirming the Sverre
dynasty’s position on top of the government.

Landslovsjubileet

Historiske jubileer har en tendens, for ikke & si en innebygd mekanisme, til & forenkle
historien og framheve noen historiske hendelser som spesielt avgjgrende. Landslovs-
jubileet i 2024 var ikke noe unntak. Personen og politikeren kong Magnus 6. Ha-
konsson Lagabgte (1263-80) ble konsekvent trukket fram som en av de viktigste

Collegium Medievale 2025



6 Erik Opsahl

kongene i norsk historie, og mannen var ikke engang ment & bli konge, ble det hevdet.
Og Landsloven av 1274, som kong Magnus’ mest avgjprende regjeringshandling, ble
presentert som et av de viktigste dokumentene i norsk historie.

La det veere sagt med en gang at jeg bdde forstir og anerkjenner at historiske
jubileum ma forenkle eller i det minste framheve visse aspekter ved en historisk hend-
else og dermed utelate hele bildet, med det resultat at historien blir mer «rettlinjet»
enn hva den historiske fortida var. Det forutsetter imidlertid at selve innholdet og
betydningen av et jubileum, ikke minst den historiske begivenheten som feires eller
markeres, settes inn i sin historiske kontekst og diskuteres i mer akademiske fora.
Denne artikkelen er derfor et slikt faglig bidrag fra en historiker, og en som har
arbeidet med Landsloven i en lengre periode, og som dessuten var sterkt involvert i
Landslovsjubileet.

Landslovutstillingen som ble dpnet i Lavetthuset i Erkebispegirden i Trondheim
ijuni 2024, stod omtrent der det antas at erkebiskopens skrivere hadde skrivestua si
i middelalderen. Og det var sannsynligvis pd samme sted at erkebiskop Jon Raudes
utkast til ny kristenrett ble utformet mellom 1269 og 1273.* Kong Magnus’ ambisjon
om at den nye landsloven skulle inneholde en kristenrett, slik landskapslovene hadde
hatt, ble jo ikke realisert etter at kongen hadde presentert lovutkastet pa Frostatinget
i1269. Ifplge islandske annaler samtykket frostatingsmennene i at kongen skulle fa
ordne «Frostatingsboka» med hensyn til alt det som hgrte til det verdslige og til kon-
gedgmmet, slik som kongen syntes var best.* Mellom 1269 og 12777 forspkte si kirken
og kongen & trekke grensa mellom de to samfunnsmaktenes «statsmakt», inkludert
lovgivende kompetanse og dgmmende kompetanse. Kulminasjonen var den sakalte
«Sattargjerden» i 12777.3

Under et landslovseminar pa Frosta i 2024 ble det, med utgangspunkt i spgrsmalet
om forholdet mellom erkebiskop Jon Raude og kong Magnus Lagabgte, spurt om
det var en maktkamp om hvor den avgjgrende sentralmakta skulle befinne seg, i
Trondheim eller Bergen. Det kan vere lett & oppfatte spgrsmilet som for modernis-
tisk, for ikke & si anakronistisk. Likevel, bortsett fra at det kan forstas som et logisk
sporsmil for folk utenfor kretsen av fagfolk, kan det ogsa lett ses som en refleksjon
basert pi spesifikke sider ved landslovsjubileet, samlet i det litt meningslgse spgrs-

* Helle 1974: 137-138.

> Islandske Annaler: 138; «Frostatingsboka» mi i denne sammenhengen bli tolket til & bety
Frostatings-redaksjonen av den kommende Landsloven, og ikke den eksisterende landskaps-
loven.

> NgL II: 462-467.

Collegium Medievale 2025



Kong Magnus 6. Lagabgte 7

méilet som en kan trekke ut av mye av det som ble sagt under jubileet: Skjedde der,
det vil si den avgjgrende hendelsen for Landsloven, her, eller skjedde det der?

Til tross for fa kilder, kan vi med stor sannsynlighet anta at mye av det endelige
redigeringsarbeidet av Landsloven foregikk i Bergen. Kanskje kan vi med enda stgrre
sannsynlighet slutte at utformingen av lovforslaget fra den andre samfunnsmakta,
kirken, erkebiskop Jon Raudes kristenrett, fant sted i Trondheim. Et mer interessant
spgrsmal er imidlertid hva det betyr at den endelige redigeringen av Landsloven
skjedde i Bergen? I det fplgende vil jeg forsgke & beskrive det norske rikets karakter
som politisk organisasjon og enhet i 1274, og som en del av dette vurdere bade
Magnus Lagabgte som politiker og Landslovens politisk-institusjonelle betydning.
Sted, symbol og maktutgvelse vil veere sentrale faktorer her.

Personen Magnus Hakonsson Lagabgte

La oss starte med personen Magnus. Hvor viktig var han for & lage Landsloven og
for den politisk-institusjonelle utviklingen i Norge i hgymiddelalderen? Magnus’ far,
kong Hakon 4. Hikonsson (1217-63), hadde startet det omfattende lovarbeidet.#
Spgrsmilet om Magnus’ betydning er ikke et gammeldags spgrsmil om store menn
som forandrer historien, men det klassiske problemet med forholdet mellom aktgr
og struktur nar det gjelder hva som driver den historiske utviklingen. Det er et kom-
plekst spprsmal, likevel er det nok f3, om noen, som vil hevde at aktgrer ikke pavirker
historiske hendelser og utvikling.’ Som nevnt ble det under jubileet trukket fram at
Magnus var mannen som ikke var ment & bli konge.¢ Jeg er litt usikker pa hvordan
utsagnet skal tolkes konkret, men enkelte ganger kunne det hgres ut som at en trodde
at Magnus ikke var skolert eller forberedt pa muligheten for at han kunne bli konge
og dermed kom nzrmest uforberedt pa tronen. Det er i s fall et syn som jeg er uenig
i. En mer meningsfull eller treffende formulering ville vare at Magnus ikke var den
narmeste til  etterfplge sin far, kong Hakon 4. Hikonsson, pé tronen. Den nermeste
tronarvingen var Magnus’ seks ar eldre bror, Hakon, med tilnavnet «den unge». Men
det betyr ikke at Magnus ikke fikk skolering med tanke pé at han en dag ville gi inn
iriksstyretien eller annen rolle, og i ytterste fall som konge hvis broren Hikon dpde
mens faren, Hikon Hakonsson ennd regjerte. Bade tidas hgye dgdelighet og styrings-
system tilsa at Magnus mitte fi skolering som gjorde ham skikket til 4 ta del i riks-
styret.” Arvelig enemonarki basert pé legitim fgdsel var dynastiets politikk, nedfelt i

4 Rindal 2024: 28-31.

5 Ei relativ ny og interessant bok om dette er MacMillan 2016.
¢ Jf. Sunde 2023: 54-73.

7 Jf. Rindal 2024: 19.

Collegium Medievale 2025



8  Erik Opsahl

loven gjennom Hikon Hakonssons arvelov av 1260.8 Magnus var da 22 &r gammel
og mi da ha fitt skolering med tanke pd en rolle i riksstyret. I middelalderen hadde
ikke fyrster «veldedighet» som sin primere beskjeftigelse. Det var en konstant ut-
fordring i middelalderens politiske system hvordan kongssgnner som ikke ble regje-
rende konger, skulle fi en politisk rolle og pkonomiske ressurser som tilfredsstilte
ambisjonene deres.?

Det er interessant i denne sammenhengen a se hvordan Magnus som konge plas-
serte sine to spnner, Eirik og Hikon, i den framtidige regjeringen. Eirik (fgdt 1268,
konge 1280-99) var som eldste spnn tronarving og ble konge etter at faren dgde i
1280. Eirik ble myndig i 1282. Den yngre, Hakon (fgdt 1270, konge 1299-1319), ble
imidlertid ikke satt pé sidelinja i regjeringen, men fikk omtrent en tredjedel av det
norske riket som «hertugdgmme», trolig fra 1284. De bevarte kildene er fi, men
Grethe Authén Blom, som har studert dette grundigst, konkluderer med at Hakon
etter kong Magnus’ beslutning i samrdd med kongens rid fikk hertugnavnet.*® Det
er selvsagt mulig at denne avgjgrelsen kom som en reaksjon fra kong Magnus pa
hvordan hans far, kong Hikon, hadde valgt for sine to legitimt fgdte sgnner, Hikon
og Magnus. Men er det den mest sannsynlige tolkningen?

Magnus omtales i politisk sammenheng som 9-dring ved kong Hakon Hakons-
sons kroning i Bergen i 1247." Hans neste politiske opptreden var i oktober 1250, da
Magnus var et av vitnene til fredsavtalen mellom Norge og Liibeck.” Broren Hikon
den unge ble hyllet som konge pd Pyratinget ved Nidaros i 1240 da han var itte ar
gammel. Grunnen var  sikre tronfglgen under kong Hikon Hakonssons strid med
opprgreren hertug Skule Béirdsson.? Ifglge Hikon Hékonssons saga hadde erkebis-
kop Einar Smjgrbak Gunnarsson i 1255, da Magnus var 17 ar gammel, talt til kong
Hakon at sistnevnte mens han levde skulle dele landet mellom sine sgnner pi en méate
som folket i landet kunne vare forngyd med, og som begge spnnene lovte 4 holde.
Kong Hikon radfgrte seg med sine menn, og meningene var delte. Noen ville at
Magnus skulle utnevnes til hertug med en tredjedel av landet, andre at landet skulle
deles likt mellom brgdrene, men at bare Hikon den unge skulle ha kongetittel, og
noen mente at det riktige ville vaere & dele alt likt mellom brgdrene. Erkebiskop Einar
og vennene til Hikon den unge bad kong Hikon om & ordne opp i saken med en

8 NgL II: 308-310; jf. Jorgensen m.fl. 2024: 79-89.
9 Jf. Bartlett 2020: 187-239.

° Blom 1972: 67.

% Noregs kongesoger: 248.

2 DN V nr. 4.

3 Noregs kongesoger: 210.

Collegium Medievale 2025



Kong Magnus 6. Lagabgte 9

formell avgjgrelse utarbeidet i et dokument som kongen og kongens ridgivere be-
seglet. Kong Hakon gnsket imidlertid ikke a bestemme fordi det ifplge ham ville
vare best  la Gud ri, og det ble ikke tatt noen formell avgjprelse i spgrsmalet.

Kong Hikons uvilje mot & gi Magnus en formell rolle i regjeringen i 1255 bgr
etter min mening, ikke tolkes som en motvilje mot & la den yngste sgnnen fi en rolle
i regjeringen.” De potensielle farene for kong Héikons maktposisjon som en deling
av riket ville medfgre, noe Hakon hadde opplevd med svigerfaren, hertug Skule, var
der allerede pd grunn av at hans eldste sgnn Héikon bar kongetittelen.* Kong Hikons
henvisning til at han ville la Gud bestemme, kunne like gjerne skyldes bevisstheten
om at dgden kunne ramme tidlig og raskt. Som den ogsé gjorde for Hikon den unges
del. Jeg kan heller ikke se noen motsetning mellom hvilken oppfatning sagaen til-
skriver erkebiskop Einar i to situasjoner, den allerede omtalte i 1255, og da Hiakon
den unge var d¢d i 1257. Ved den fgrste anledningen bad erkebiskop Einar kong
Hikon om & dele riket mellom sine sgnner uten & si noe om kongetittelen, ifplge
sagaen. At kong Hikon i den siste situasjonen, etter Hikon den unges dgd, hevdet
at erkebiskopen hadde spesifisert at det bare matte vere én som skulle bare kon-
getittelen, motsier ikke den fgrste opplysningen; utsagnet er bare mer spesifikt.”?

Det som er interessant i denne sammenhengen er hva kong Hakon sa om Magnus’
rett til tronen i 1257. I oversettelsen som Tor Ulset har utarbeidet etter & ha samlet
alle varianter fra bevarte manuskripter av Hikon Héikonssons saga, star det: «Da
svarte kongen: «Herre erkebiskop,» sa han, «da vi tidligere talte om en deling av
landet mellom mine sgnner, gikk De sterkt inn for at Hikon alene skulle ha kongs-
navn ndr jeg falt fra, men junker Magnus skulle vare hertug. Bade De og flere andre
syntes det var underlig at jeg ikke offentlig ville gd inn for en slik ordning mellom
dem, men jeg syntes det var vanskelig & gjgre forskjell pd mine jevnbyrdige spnner.
Jeg la den gang som si ofte ellers saken i Guds hender for at han skulle skifte mellom
dem, men na har det blitt slik at han er kalt bort, som alle da ville Ipfte frem, og den
andre lever som De og flere andre radgivere ville unne en lavere rang enn han var be-
rettiget til.»*®

4 Noregs kongesoger: 280-281.

5 Jf. Sunde 2023: 45.

¢ Jfr. Sunde 2023: 43-44.

7 Noregs kongesoger: 292; jf. Sunde 2023: 62-64.

8 Hakonar saga Hikonarsonar: 571; Sunde viser til Anne Holtsmarks oversettelse, og der
er det siste avsnittet oversatt slik: «Og nd er det gitt slik at den som alle ville sette hgyest, han
er kalt bort, og han som De og flere andre radgivere ville unne en lavere rang; han lever etter.»,
Hakon Hékonssons saga: 336-337-271; Sunde 2023: 63. Bide Holstmark og den samtidige

Collegium Medievale 2025



10 Erik Opsahl

Det er selvsagt mulig & hevde at kongens formulering og argumentasjon ble kon-
struert av sagaforfatteren Sturla Tordsson for & underbygge kong Magnus’ legitime
rett til tronen.” Men sagaen ble skrevet i 1265, det vil si mindre enn ti r etter at
mgtet skal ha funnet sted. Og ikke bare kan noen av de som var der i 1257 fortsatt ha
veert 1 live 1 1265. Kunnskapen om hva som hadde blitt diskutert i regjeringskretser
om tronfglgen i disse dra var dessuten utvilsomt velkjent og spredt. Derfor er det
gode grunner til 4 tro at kong Hikon her uttrykte den samme tenkning og vurdering
som sgnnen Magnus seinere hadde overfor sine to spnner. Bide Hikon og Magnus
hadde problemer med 4 iverksette fullt ut i praksis det automatisk arvelige, udelelige
kongedgmmet. De kunne begge akseptere det kirkelige kravet om primogenitur med
prioritet for legitim fgdsel, ikke minst s lenge de hadde legitimt fpdte spnner. Tra-
disjonelle grunnfestete forestillinger om kongesuksesjonen eksisterte imidlertid fort-
satt, og bade Hikon og Magnus forspkte a forhindre at ektefpdte spnner ble skjgvet
over sidelinja i riksstyret. For kong Hakon ble problemet «lgst» ved Hikon den unges
dpd. For Magnus ble lgsningen 4 tildele den yngste spnnen, Hakon, tittelen hertug
og en tredjedel av riket.>®

Samlet sett er det derfor grunn til 4 anta at kong Hikon og hans sgnn, kong
Magnus, hadde samme holdning og tankegang til legitimt fpdte sgnner og deres rett-
messige plass i riksstyret. Magnus mi derfor etter alt 8 dgmme ha vert forberedt og
skolert for en politisk-administrativ rolle som legitimt fgdt spnn av kong Hékon.
Men hva s& med Hikon den unges sgnn, Sverre, fgdt 12522 Det har blitt hevdet at
det var Sverre som var tronarving etter at faren, Hikon den unge, var dgd, ikke
Magnus.* Hvorvidt kong Hakon 4. Hikonsson hadde tiltenkt og forberedt Magnus
for en politisk rolle er riktignok, etter mitt syn, ikke avhengig av om han eller Sverre
var fgrst i arverekka. Sverre Hikonssons plass i tronfglgen avhenger imidlertid av
hvordan man tolker ordlyden i arveloven av 1260: «den eldste ektefpdte sgnn til
Norges konge».? Ettersom Hikon unge dgde fgr faren, fins det indikasjoner pa at

nynorske oversettelsen i revidert form av Knut Helle ble utgitt fgr Tor Ulsets moderne samlete
tekstkritiske utgave. Holstmark ser imidlertid ut til & ha brukt farre hindskrifter enn den
nynorske utgaven, og basert pd Ulsets arbeid kan vi na si at de fleste hindskriftene har ordlyden
om at Magnus var berettiget til tronen; Hakon Hikonssons saga: 8-9; Noregs kongesoger:
14-17; jf. ogsd Rindal 2024: 18-19.

9 Jfr. Sunde 2023: 63.

¢ Jfr. Blom 1972: 67.

2t Sunde 2023: 59-62.

22 Munch 1858: 196; Jprgensen m.fl. 2024: 82.

Collegium Medievale 2025



Kong Magnus 6. Lagabgte 11

han aldri ble ansett eller anerkjent som en fullverdig norsk konge i samtida til tross
for at han hadde fitt kongsnavnet og regjerte sammen med faren.

Kongelige begravelser

En mulig, og med vekt pd «mulig», indikasjon pd samtidas vurdering eller oppfatning
av Hikon den unges kongsrolle, er at han ble gravlagt i Hallvardskatedralen i Oslo,
ikke i Kristkirken pa Holmen i Bergen.”® Praktiske hensyn kan veare én grunn til 4
velge et kongelig gravsted. Valget av gravsted for en konge i middelalderen ble imid-
lertid ikke avgjort vilkirlig eller pd sentimentalt grunnlag. Det var en avgjgrelse ladet
med religigs og ideologisk betydning. Flere hensyn ble tatt i betraktning ved beslut-
ningen. Det ene var gnsket om & bli gravlagt i en kirke knyttet til dynastiet. Etab-
leringen av et kongelig gravsted, der medlemmene av et kongelig dynasti skulle
begraves over generasjoner, var vanlig for mange av de kongelige dynastiene i Nord-
vest-Europa i middelalderen. Vi ser for eksempel framveksten av et fast kongelig
gravsted med begravelse av engelske konger i Westminister Abbey fra slutten av det
trettende arhundre og utover.*

Kanskje den mest avgjprende faktoren for enhver kristen var gnsket om & bli be-
gravd blant religigse helgener. Det ble antatt at ved & bli begravd i de helliges nzrveer,
kunne noe av deres hellighet «gnies av» pd den avdgde og lette vegen gjennom
skjersilden.” I Norge ble landets nasjonalhelgen og Norges evige konge, Olav
Haraldsson den hellige (1015-28), gravlagt i Kristkirken (Nidarosdomen) i Nidaros.
Det faktum og Trgndelags betydning som maktsentrum gjorde at flere av landets
konger ble gravlagt der etter Olav den hellige; fra og med Magnus den gode (1035-
47) og fram til og med Inge Birdsson (1204-17). Trass i kong Sverres (1177-1202)
sterke stgtte i Trgndelag, og at Sverre jevnlig kalte landsdelen for sitt rettmessige
hjem og sa at folket i Trpndelag var ham kjrest av hele landets folk, ble han gravlagt
i Kristkirken i Bergen.?® Det bgr ses i lys av at kong Sverre sikret seg kontroll over
Vestlandet, inkludert Bergen, etter 4 ha vunnet over kong Magnus Erlingsson (1161-
84) i 1184. Seieren og den nyvunne kontrollen sammen med Sverres mildt sagt an-
strengte forhold til kirken, med erkebiskopen i spissen, gjpr det forstielig at han
bestemte seg for  bli kronet og gravlagt i Bergen.

Imidlertid ser det ut til i Norden at etableringen av erkeseter i byene Lund,
Nidaros og Uppsala, medfgrte at kongene ikke lenger ble gravlagt i de byene. Sann-

» Noregs kongesoger: 288.
>4 Evans 2003: 25-30.
» Evans 2003: 25.

26 Jf. Sverre-soga: 58.

Collegium Medievale 2025



12 Erik Opsahl

synligvis hang det sammen med forholdet mellom middelalderens to samfunns-
makter, kongedpmme og kirke. Det er mulig at kongene fant det a bli gravlagt i byen
som var sete for lederen av den andre samfunnsmakta, kirken, ikke var det som best
symboliserte kongedpmmets posisjon i samfunnet. Uansett, skal en i det store og
hele ha i mente i hvilken grad Nidaros ble erkebiskopens by. Kongene sluttet ikke a
komme til byen, men den ble sjeldnere besgkt av kongene si lenge det innenlandske
kongedgmmet eksisterte til slutten av 1300-tallet, enn de andre stgrre byene i Norge,
som Bergen, Tgnsberg og Oslo. Ogsa i Sverige og Danmark ble kongene gravlagt pa
forskjellige steder, men i ingen av landene ble konger i middelalderen gravlagt i de
respektive erkebiskopenes residensbyer, Uppsala og Lund.”” I Norge ble bare to
konger, Hikon Herdebrei (1159-62) og Inge Birdsson, gravlagt i Nidarosdomen etter
at erkebispedgmmet ble opprettet i 1152/53.% Begge begravelsene kan forklares ut
fra avgjgrende familieforhold eller maktpolitikk.

Foruten kong Sverre, var kong Magnus Erlingsson og kong Hakon Sverresson
(1202-04) gravlagt i Kristkirken i Bergen da Hikon den unge dgde i 1257. Fordi ingen
kongelige gravsteder ble tilfeldig valgt i middelalderen, ma en spgrre hvorfor Hikon
ble gravlagt i Hallvardkatedralen i Oslo og ikke Kristkirken i Bergen? At han dgde i
Tensberg, kan neppe ha vart en arsak. Kongelige lik kunne fraktes over lange av-
stander for & bli gravlagt pd rett sted, som Olav Kyrre (1066-93) fra Bihuslen til
Nidaros, og som Hakon Hékonssons lik ble fraktet fra Orkngyene til Bergen i 1264.%
At Hakon ble fraktet fra Tpnsberg til Oslo og gravlagt i Hallvardskatedralen, ma vise
et bevisst valg. Tpnsberg og Oslo var begge betydelige kongelige residenser, men Oslo
hadde en kirke med de mest framtredende kongelige begravelsene, som Sigurd
Jorsalfares (1103-30). Sgrgst-Norge hadde ellers vert utenfor Sverre-dynastiets kon-
troll fram til Hikon Héikonssons regjeringstid.

Etter mitt syn er det derfor grunn til 4 oppfatte valget av Hallvardskirken som
gravsted for Hikon den unge, som et uttrykk for at han i samtida ikke ble oppfattet
som en fullt ut regjerende konge, bare som den utpekte etterfplgeren til faren. Hadde
Hakon den unge blitt oppfattet og anerkjent som en fullverdig regjerende konge

27 Jf. Porsmose 2024: 123-124; nir det gjelder Sverige, sa ble Erik den hellige (d¢d 1160),
gravlagt for erkesetet i Uppsala ble opprettet i 1164; Lovén 2004. Den eneste kongelige som
kan ha blitt gravlagt i Uppsala domkirke etter 1164 og fgr kong Gustav Vasa (1523-60), er Erik
Magnusson, eldste sgnn til kong Magnus Birgersson Ladulis (1275-90), som dgde som 2-3
aring i 1279; Bengtsson 2010: 7-8.

28 Dessuten ble kong Inge Birdssons bror og svigerfar til kong Hakon 4. Hakonsson,
hertug Skule, begravd i golvet foran kong Inges grav i veggen, etter at han hadde blitt drept av
kong Hikons menn i 1240; Ekroll 2001: 9.

2 Snorres kongesoger: 55; Noregs kongesoger: 341-342.

Collegium Medievale 2025



Kong Magnus 6. Lagabgte 13

sammen med faren, ville en forventet at han hadde blitt gravlagt i Kristkirken i
Bergen. Uten 4 trekke sammenlikningen for langt, er det interessant i denne
sammenhengen at den avsatte og myrdete engelske kongen, Edvard 2. (1307-27), ikke
ble gravlagt i det kongelige gravkapellet i Westminster. Kong Edvard ble likevel ansett
som fortjent til en ®refull begravelse, men da i et kloster langt unna hoffet i
Westminster, som samtidig var praktisk naert stedet der han sannsynligvis ble drept.>®
Om Hikon unge ikke ble oppfattet som en fullt ut regjerende konge i samtida,
vil det ha betydning for hvordan en skal vurdere Sverre Hakonssons plass i
arverekken. Da Sverre dgde allerede i 1261, ble Magnus uansett den ubestridte
tronarvingen i Norge. Etter min mening har det likevel, som nevnt, ingen avgjgrende
betydning for om Magnus ble skolert som kongssgnn og tronarving. Magnus var
ment for en rolle i riksstyret, enten som konge eller i en annen rolle og med en annen
tittel. Han m3 derfor ha blitt opplert til en slik oppgave. Selvsagt fylte forskjellige
personligheter rollen som konge ulikt. Det er fullt mulig at en regjering under Hakon
den unge ville ha vart annerledes enn Magnus’ regjeringstid. Det fir vi aldri vite.
Med utgangspunkt i argumentet for hvor bevisst kongelige gravsteder ble valgt, blir
Magnus Lagabgtes valg av gravsted for seg sjgl i Fransiskanerkirken i Bergen (dagens
domkirke) ikke mindre tydelig som et signal om kongens nere tilknytning til fransis-
kanerordenen.?* Og Landsloven har innslag av det vi kan oppfatte som fransiskaneres
tankegang, og peker mot at loven er pavirket av kong Magnus’ personlighet.?

Magnus’ barndom og fransiskanerne

Barns tidlige sosialisering og politiske skolering var avgjprende aspekter ved kongelige
dynastiske og familiere strategier.® Vi vet svert lite om Magnus’ barndom, men
ifplge sagaen var hans far, kong Hakon, i Tpnsberg da Magnus ble fgdt der viren
1238.34 S4 far vi hgre at knapt to r gamle Magnus og hans mor flyttet opp til borgen
i Bergen da kong Hékon drog fra byen i februar 1240.3 Utover det har vi bare svaert
fa glimt av Magnus’ barndom fgr han som femtendring sies & ha holdt en tale som
imponerte tilhgrerne, ikke minst hvor lite barnslig den ble framfgrt.3* Gitt den om-

3¢ Jfr. Evans 2003: 30.

3 DN IV nr.3.

3 Jf. Sunde 2023.

33 Ward 2023: 86.

3 Noregs kongesoger: 179.
% Noregs kongesoger: 199.
3¢ Noregs kongesoger: 275.

Collegium Medievale 2025



14 Erik Opsahl

reisende karakteren til kongelige hoff i middelalderen, var det rimelig upraktisk a
bringe nyfgdte og spedbarn rundt i landet. Den seinere Filip 2. av Frankrike (1165-
1223) fulgte sine foreldre og hoffet rundt om i de kongelige kronlandene fra han var
minst atte eller ni &r gammel.?

Tar vi utgangspunkt i Hikon Hékonssons vinterresidenser i dra 1238-46/47, det
vil si fra Magnus ble fgdt til han var 8-9 dr gammel, oppholdt hoffet seg seks vintre
i Bergen, to i Nidaros og to i Oslo, eller én vinter i Oslo og én vinter et annet sted i
Viken. Fra vinteren 1246/47 til og med vinteren 1252/53, det vil si til Magnus fylte
15 dr, oppholdt hoffet seg to ganger i Nidaros, to ganger i Bergen, to ganger i Oslo
og én gang i Tgnsberg eller et annet sted i Viken.”® Ara mellom 8 og 15 ma utvilsomt
ha veert de viktigste i Magnus oppvekst nir det gjaldt skolering. I lgpet av disse ara
kan Magnus ha oppholdt seg i flere byer og reist ssmmen med faren og hoffet. Han
kan faktisk ha hatt mulighet til  ha kontakt med fransiskanere i Bergen og Tgnsberg
ilppet av disse ara. I Oslo og spesielt i Trondheim er imidlertid fransiskanerne re-
gistrert fgrst seinere i kildene, men i hvert fall for Oslos del kan det ikke utelukkes
at Magnus kan ha mgtt fransiskanere i oppveksten.®

Vi vet imidlertid ikke helt nir og pé hvilken méite Magnus tilegnet seg og ble in-
spirert av fransiskanernes teologi og tenkning. Den eneste kilden som eksplisitt for-
teller om Magnus’ fascinasjon for fransiskanerordenen, den skotsk-nordengelske
Lanercost Chronicle, sier det i slik i min oversettelse fra engelsk: «Kongens far [det
er Magnus Lagabgte] var dypt kayttet til religionen til Hellig-Frans, oppmuntret
(fransiskaner)brgdre framfor alle andre, og interesserte seg flittig for deres skoler for
den hellige teologi, der han ogsd opprettet for seg sjgl et mausoleum».*® Minst én av
krgnikeskriverne var en skotsk fransiskaner, noe som kan ha hatt en viss innflytelse
pd innholdet og at informasjonen ble skrevet ned i krgniken.#* Likevel kan det ikke
vare tvil om at Magnus Lagabgte var inspirert av og knyttet til fransiskanerordenen,
men det er ikke mulig & si ndr og bvordan kongens spesielle forhold til fransiskanerne
ble etablert.

¥ Ward 2023: 100.
3 Helle 1982: 552-553.
% Jf. Gallén 1959; Nedkvitne og Norseng 2000: 99; Blom 1997: 246.

4 Den engelske oversettelsen lyder: «The father of the king [det er Magnus Lagabgte]
being deeply attached to the religion of S. Francis, encouraged the (Franciscan| brethren above
all others, and interested himself diligently in their schhols of sacred theology, where, also, he
set up for himself a mausoleum.», The Chronicle of Lanercost: 21-22..

# Professor Dauvit Broun, University of Glasgow, i e-post 20. april 2024.

Collegium Medievale 2025



Kong Magnus 6. Lagabgte 15

Det norske kongedgmmets ambulerende karakter
Gar vi fra personen og politikeren Magnus Lagabgte til det norske kongedgmmet
som institusjon i siste halvdel av 1200-tallet, ma vi spgrre hvor permanente og geo-
grafisk plassert var de kongelige styringsinstitusjonene? Svaret pd dette spgrsmalet
er vesentlig for & vurdere arbeidet som fgrte fram til Landsloven. Europeiske kon-
gelige dynasti i hpymiddelalderen kunne knapt forestille seg et politisk-administrativt
system som ikke forutsatte at fyrsten med hoff forflyttet seg regelmessig innenfor
riket. Det var ganske enkelt et grunnleggende prinsipp for middelalderens kongelige
styre. Engelske konger, for eksempel, forflyttet seg regelmessig pd 1300-tallet til tross
for utviklingen av «regjeringskvarterer» i London. Bortsett fra lengre parlaments-
esjoner, behovet for vinterkvarter og sykdom pé slutten av livet, tilbrakte Edvard 1.
(1272-1307) og hans hushold sjeldent mange dager pa ett sted. Det samme gjaldt
Edvard 3. (1337-77) og Richard 2. (1377-99). I England og Norge, som i andre land pa
den tida, var «hovedstaden» der kongen befant seg til enhver tid. Det var riktignok
forskjeller mellom landene, blant annet pa grunn av topografien, og Norge var ikke
England, men det grunnleggende prinsippet om stadig bevegelse for kongen og hoffet
md ha vert framherskende i Norge som ellers i middelalderens Europa. En svart
talende formulering om at systemet var slik i Norge, er Hikon 5.s beslutning fra
1314, der han gjorde prosten ved Mariakirken i Oslo til fast kongelig kansler. Hele
avgjprelsen er basert pd det faktum at kongen flyttet regelmessig og mer enn det
prosten kunne fglge med pa. Det skulle nemlig utnevnes en visekansler blant kongens
hirdprester, som skulle fplge kongen dersom prosten matte sitte hjemme i Oslo.
Denne visekansleren skulle ha bade det store og det lille seglet nir prosten som
kansler ikke var hos kongen. Det lille seglet skulle ikke overlates til prosten.+

Det norske kildematerialet er sparsomt, spesielt for slutten av 1200-tallet. Likevel
viser de norske kongenes reisemgnstre fra Hikon Hakonssons regjeringstid og fram
til slutten for det innenlandske norske kongedynastiet pé slutten av 1300-tallet, et
ambulerende kongedgmme av middelaldersk type. Av de 46 vintrene Héikon Ha-
konsson regjerte, tilbrakte han 25 i Bergen, atte i Nidaros, seks i Oslo, fem i Tgnsberg
og ytterligere to i Viken. Kildematerialet er darligere for Magnus Lagabgte, men
basert pd de spredte kildene kan vi konkludere med hvor han satt om vinteren i 12 av
sine 17 regjeringsar. Atte av de 12 satt Magnus i Bergen. De andre fire satt han et
annet sted, og si er det de fem vintrene vi ikke kan vite noe om. Hans sgnn, Eirik 2.
Magnusson, er den kongen som skiller seg ut som den mest stedbundne til Bergen.
Han tilbrakte nesten alle vintrene i sin regjeringstid i byen og muligens mye av resten

4 DN I nr.143; Opsahl 2015: 136-137.

Collegium Medievale 2025



16 Erik Opsahl

av dra ogsd.® Her skal en imidlertid huske at kong Eirik ble fysisk og kanskje psykisk
ufgr som fplge av to rideulykker i 1283 da han var 15 r gammel.# Det pavirket sann-
synligvis mobiliteten for kong Eirik, siden reisingen var anstrengende nok sjgl for
en konge. Eiriks bror, Hikon 5., som tradisjonelt er sagt 4 ha flyttet «hovedstaden»
fra Bergen til Oslo, tilbrakte halvparten av vintrene han regjerte, i Bergen, dobbelt sa
mange som kan sannsynliggjgres for Oslo. Og det ser ut til at Hikon oppholdt seg
oftere i Bergen enn i noen annen by.%

Samlet sett er det derfor ingen tvil om at Bergen var den viktigste kongelige
residensbyen fra Hikon 4. til og med Hikon 5. Kildematerialet gir likevel ikke grunn-
lag for 4 hevde at byen i perioden var et sa fast sete for kongen, og dermed ogsa for
det som fantes av kongelig sentralapparat, at det gir mening a kalle byen «med en
viss rett...en norsk rikshovedstad».#¢ Periodens norske konger praktiserte et relativt
fast reisemgnster mellom Bergen, Tgnsberg og Oslo, med sjeldnere besgk i Nidaros.
I tillegg stoppet de pa forskjellige steder rundt om i landet under reisene mellom
byene. Heller ikke Hakon 5.5 etterfglgere, Magnus 7. Eriksson (1319-55/74) og Hikon
6. (1355-80), ser ut til 4 ha funnet det hensiktsmessig eller ngdvendig & sentralisere
store deler av riksstyret til Oslo med Akershus. Bortsett fra Magnus Erikssons
hyppige bruk av Bihus som residens i lange perioder, er det vanskelig d se at kongenes
norske residenser direkte kan tilskrives det periodiske kongefellesskapet med Sverige
etter 1319. I stedet ser det ut til at de har viderefgrt det nevnte tradisjonelle kongelige
reisemgnsteret i Norge. Det reisemgnsteret harmonerer ikke overraskende med hvor
de norskspriklige kongebrevene (inkludert hertugbrev fra den seinere Hikon 5.) fra
perioden 1291-1387 ble utstedt: 74 fra Oslo/Akershus, 60 fra Tpnsberg/Tunsberghus,
13 fra Bahus, 62 fra Bergen og 19 fra Nidaros/Trondheim. I tillegg er det 42 brev fra
et trettitalls andre steder i Norge og 29 fra ulike steder i Sverige, Halland og Skéne.
Bergen var dermed fortsatt en framtredende kongelig residens, men dominerte ikke
like mye som fgr. I Sprgst-Norge var Oslo og Tensberg de viktigste kongelige
residensbyene, men uten en klar dominans for én av dem.#

For & vri litt pa uttalelsen til Lars Korvald i Stortinget i 1972: «Norge er et land i
verden»: Den norske ambulerende kongemakta viser at Norge var et land i Europa i
middelalderen. De dynamiske eller skiftende grunntrekkene i det kongelige styrings-
apparatet kommer ogsa til uttrykk gjennom Hékon 5.s beslutning om & knytte kans-

4 Helle 1972: 605-614; Samme 1982: 552-555.
4 Lunden 1976: 409-410; Bjprgo 2000.

4 Helle 1982: 555

46 Jf. Helle 2006: 75;

47 Opsahl 2015: 155.

Collegium Medievale 2025



Kong Magnus 6. Lagabgte 17

lerembetet til prosten ved Mariakirken i Oslo, og ikke minst at han flyttet det kon-
gelige gravstedet til samme kirke. Disse beslutningene betydde ikke at han flyttet
noen «hovedstad», men at han styrket Oslo som kongelig residensby.*® Poenget er at
Sverre-dynastiet ikke var sa fast etablert at det ikke trengte & reise rundt i landet for
i etablere og opprettholde legitimitet ved 4 vise seg for befolkningen, og ikke minst
mgte og samhandle med mektige og innflytelsesrike mennesker rundt om i riket, og
da ikke bare pd tinget. Denne omreisende diskusjons- og forhandlingsprosessen ma
ogsd ha veert del av arbeidet med Landsloven. Som nevnt skjedde den endelige
redigeringen av lovutkastet sannsynligvis i Bergen, men i sa fall var det bare siste ledd
i en lengre prosess.*

Sverre-dynastiets agitasjon, for ikke a si propaganda, om at den representerte en
veg for folket ut av villfaringstika som borgerkrigene (1130-1240) skulle ha medfgrt,
md ses som utslag av samme behov for 4 legitimere og sikre dynastiets styringsposi-
sjon.”® Bidde Héikon 4. Hakonsson, Magnus 6. Lagabgte og Hakon 5. er presise i sin
beskrivelse av at «den store villfarelsen» som stgrstedelen av folket hadde vert blindet
av, handlet om en bestemt periode der de mange forskjellige tronpretendenter som
hadde kjempet om tronen, hadde péifgrt befolkningen belastninger og tap, og ikke
om samfunnet generelt slik det hadde veert tidligere.”* Helt tilsvarende la kong Hikon
Sverresson i forliksbrevet sitt til biskopene i 1202, skylda pi striden mellom kon-
gemakt og biskopene for at landets lover ikke var blitt respektert, at kristendommen
stod til nedfalls og landet derfor var i moralsk opplgsning.” Og i den grad disse be-
skrivelsene fra kongene kom ut til folket, noe vi mi gé ut fra skjedde i flere
sammenhenger, ville folk ha reagert hvis beskrivelsen av byrdene under borgerkrigs-
tida ikke stemte overens med den overleverte muntlige historietradisjonen blant
folket. Det er belastning nok  bli truet regelmessig med & f gard og grunn svidd av,
sjpl om truslene ikke alltid eller som oftest ikke ble iverksatt.”» Kongene av Sverre-
dynastiet kjente neppe befolkning de regjerte over, si darlig at de brukte argumenter
som de ikke trodde skulle ha gjenklang i befolkningen, for lovendringer. I det nevnte
brevet fra kong Hikon Sverresson ble det pipekt at det var «<bonden som bygde

4 Det var flere grunner til Hikon 5.s beslutninger, som det ikke er plass til 4 ga naermere
inn pd her; jf. Opsahl 2015.

4 Jfr. Sunde 2023: 211-216.
5° Jf. Orning 2023.

58 NgL I: 121-123; Magnus Lagabgtes landslov:56; NgL III: 45-55; Norske middel-
alderdokumenter nr.24 og 47.

52 Norske middelalderdokumenter nr.15.

53 Jfr. Lunden 1976: 73-81.

Collegium Medievale 2025



18  Erik Opsahl

landet» det hadde gitt verst ut over, den som hadde hatt minst andel i striden. Som
Knut Helle skriver, m& denne pépekingen fra kongen side om prgvelsene
bondesamfunnet hadde mattet tile under striden, veere et tegn pa at det var en freds-
lengsel i samfunnets breiere lag.>* Det var i kongedgmmets interesse & solidarisere
seg med denne lengselen for & oppna legitimitet. Og vi kan trygt anta at dersom
jarlen Erling Skakkes regime hadde seiret, ville representanter for dette dynastiet ha
drevet en tilsvarende agitasjon for 4 legitimere riksstyret.

Konklusjon

Landsloven av 1274 blir i lys av den gitte beskrivelse av den politiske-administrative
situasjonen i Norge i siste halvdel av 1200-tallet, kanskje enda viktigere og ny-
skapende som politisk dokument. Loven kan dessuten oppfattes 4 ha en mer inten-
sjonell karakter, det vil si uttrykke en ambisjon om 4 nd nye politiske mal, enn bare
et dokument som bekreftet Sverre-dynastiets politiske posisjon og styrke i landet.
Det er mulig at mye av lovarbeidet ble initiert av Hikon 4. Hakonsson, og at Magnus
Lagabgtes arbeid og innsats hovedsakelig var & fullfgre farens arbeid. Men i s3 fall
var det en solid politisk gjerning i seg sjpl. Historien har mange eksempler pa politiske
arvinger som har slgst bort og forsgmt den politiske arven og ressursene de har fatt.
Det er dessuten klare indikasjoner pd at Magnus satte mye av sitt preg pa den
lovgivende virksomheten i regjeringstida si. Skal en sgke 4 forstd Landsloven som
politisk-administrativt dokument, ma en vurdere hvordan det norske riket under
Magnus Lagabgte var som politisk enhet. Bildet som er presentert i denne artikkelen,
avviker delvis fra noe at det som ble presentert under Landslovsjubileet i 2024. Malet
bgr imidlertid vaere & forstd si godt som mulig Landslovens betydning i samtid og
ettertid. For 4 nd det mélet best mulig, hgrer den presenterte tolkningen av det norske
middelalderkongedgmmets karakter i siste del av hgymiddelalderen med i «jubileums-
bildet». Dermed vil det ogsd vere et innspill til & vurdere det som ble feiret og
hvordan. Landslovsjubileet i 2024 blir jo ikke det siste nasjonale historiske jubileet.
2030 er ikke s& mange r fram i tid.

English summary

All historical jubilees have a built-in tendency to simplify historical development and
make it more straightforward than it probably was. The Code of the Realm Jubilee
in 2024 was no exception. The article discusses the fundamental institutional character
of the Norwegian monarchy as a political entity in the High Middle Ages in order to
assess the significance of the Code of the Realm. Central to the article is also the extent

¢ Helle 1995: 70.

Collegium Medievale 2025



Kong Magnus 6. Lagabgte 19

to which Magnus Lawmender was prepared to take over the throne, as his older
brother, Hikon the Young, had been given the royal title in 1240. The article argues
that Magnus must have been prepared to enter the realm in some role, either as king
or with some other title. Neither Hakon Hakonsson nor Magnus Lawmender seem
to have interpreted the basic principle of the succession to the throne of one heir based
on primogeniture for legitimate sons as pushing other legitimate sons out of the
governance of the realm. Magnus Lawmender divided the kingdom between his two
legitimate sons, Eirik as king, and Hakon as duke. And the article argues against a
view that Hikon Héikonsson, in dialogue with the archbishop, is said to have been
unwilling to give Magnus a formal role in the royal government.

Whether Hakon the Young’s son, Sverre, was considered the closest heir to the
throne before Magnus, after Hikon the Young’s death, is not decisive for whether
Magnus was intended to take part in the royal government or not. The fact that
Hakon the Young was buried in St Hallvard’s Cathedral in Oslo and not in Christ
Church in Bergen, where the kings Sverre and Hakon Sverresson were buried, may
be an argument that the young Hakon was not perceived as a fully reigning king in
his time. In that case, this would be an argument for Sverre Hikonsson not being
considered heir to the throne before Magnus after the death of Hiakon the Young.
The Act of Succession to the Throne of 1260 stated that the succession to the throne
should be counted after the last reigning king, who was then Hikon Hakonsson,
according to this line of thinking.

During the Code of the Realm jubilee, one could sometimes get the impression
that the whole law process took place in Bergen. There is much to suggest that the
final editing work was done in that town, but it would be anachronistic to assume
that the process of creating the Code of the Realm took place exclusively there. Like
all other kingdoms in Europe in the Middle Ages, the Norwegian king was constantly
moving between different residence towns and with stops along the way. In short, it
was necessary for a European king in the Middle Ages to show himself around the
country to gain legitimacy, exercise governing power, including control, and not least
consult powerful people around the country. Bergen was undoubtedly the foremost
royal residence in Norway from the mid-1200s and into the 1300s, without one being
able to speak of a «capital», which is a far too modern term. The Norwegian kings
developed a fairly fixed travel pattern between the towns of Bergen, Tgnsberg and
Oslo, and less often to Trondheim. In addition, Bihus came in as an important royal
residence during the periodic royal union with Sweden after 1319. As a child up to
the age of 8-9, Magnus would probably have travelled with his parents and the court,
and he will have met the Franciscans, whom he was obviously interested in and in-

Collegium Medievale 2025



20  Erik Opsahl

fluenced by, both in Bergen and Tgnsberg. Nor can we rule out that he may have
been in contact with them in Oslo, possibly, but less likely also in Trondheim.

In light of the given description of the political-administrative structures in
Norway in the latter half of the 1200s, the Code of the Realm of 1274 is perhaps
even more important and innovative as a political document. The law can also be
perceived as having a more intentional character, i.e. expressing an ambition to achieve
new political goals, than just a document confirming the Sverre dynasty’s political
position and strength in the country. If one is to seek to understand the Code of the
Realm as a political-administrative document, one must consider how the Norwegian
kingdom under Magnus Lawmender was as a political entity. The picture presented
in this article differs partly from what was presented during the Code of the Realm
Jubilee in 2024. However, the goal should be to understand as good as possible the
significance of the Code of the Realm in the present and in retrospect. In order to
achieve this goal in the best possible way, the presented interpretation of the character
of the Norwegian medieval kingdom in the latter part of the High Middle Ages
should be included in the «jubilee picture». Thus, it will also be an input to assess
what was celebrated and how. The Code of the Realm jubilee in 2024 will not be the
last national historical jubilee. 2030 is not that many years away.

Bibliografi

KILDER

DN = Diplomatarium Norvegicum. I-XXIII. Utg. C. C. A. Lange et al. Chris-
tiania/Oslo, 1847—2011

MAGNUS LAGAB@TES LANDSLOV. Oversettelse ved Jo Rune Ugulen Kristiansen. Oslo:
Nasjonalbiblioteket 2024

NgL = Norges gamle Love indtil 1387. I-V. Utg. Rudolf Keyser, P. A. Munch et al.
Christiania: Grgndahl & Sgn, 1846—1895

HAKON HAKONSSONS SAGA. Oversatt av Anne Holtsmark. Oslo: H. Ashehoug & co.
i samarbeid med Fondet for Thorleif Dahls kulturbibliotek og Det Norske Aka-
demi for Sprog og Litteratur. Oslo, 2008.

HAKONAR sAGA HAKONARSONAR. Kritisk utgave ved Tor Ulset. Manus under arbeid
hos Arkivverket, fil datert 12.05.2022

ISLANDSKE ANNALER INDTIL 1578. Udgivne for det norske historiske Kildeskriftfond
ved Dr. Gustav Storm. Christiania, 1888.

NOREGS KONGESOGER 4. Oversettelse av Kr. Audne og Hallvard Magergy. Oslo: Det
norske Samlaget, 1979

Collegium Medievale 2025



Kong Magnus 6. Lagabgte 21

NORSKE MIDDELALDERDOKUMENTER. | utvalg ved Sverre Bagge, Synngve Holstad
Smedsdal og Knut Helle. Bergen — Oslo — Tromsg: Universitetsforlaget.

SNORRES KONGESOGER. Omsett av Steinar Schjgtt og Hallvard Magergy. Oslo: Den
norske Bokklubben, 1979.

SVERRE-s0GA. Omsett av Halvdan Koht. Oslo: Det Norske Samlaget, 1967.

THE CHRONICLE OF LANERCOST. Translated, with notes, by the right Hon. Sir Her-
bert Maxwell, Baronet. Glasgow: James Maclehose and Sons, 1913

LITTERATUR

BaRTLETT, Robert. 2020. Blood Royal. Dynastic Politics in medieval Europe. Cam-
bridge: Cambridge University Press.

BeENGTssON, Herman. 2010. Uppsala domkyrka, V1 Gravminnen. Sveriges Kyrkor,
volym 232. Uppsala: Upplandsmuseet

Bjgrco, Narve. 2000. «Eirik 2 Magnusson». I Norsk biografisk leksikon, bind 2, 436-
437. Oslo: 2000.

Browm, Grethe Authén. 1972. Samkongedgmme — Enekongedgmme — Hakon Magnus-
sons Hertugdgmme. Det Kongelige Norske Videnskabers Selskab Skrifter, nr. 18
— 1972. Trondheim, Oslo, Bergen, Tromsg: Universitetsforlaget.

—— 1997. Trondbeims historie 997-19977, 1 Hellig Olavs by. Middelalder til 1537. Oslo:
Universitetsforlaget.

EkroLL, @Dystein. 2001. Her hvilir... Nidarosdomens gravsteinsutstilling. Trondheim:
Nidaros Dombkirkes Restaureringsarbeiders Forlag.

Evans, Michael. 2003. The Death of Kings. Royal Deaths in Medieval England. London
and New York: Hambledon and London.

GALLEN, Jarl. 1959. «Franciskanorden». I Kulturhistorisk leksikon for nordisk mid-
delalder, bind 1V, 563-573. Oslo: Gyldendal norsk forlag.

HEeLLE, Knut. 1972. Konge og gode menn i norsk riksstyring ca.1150-1319. Bergen — Oslo
— Tromsg: Universitetsforlaget.

——. 1974. Norge blir en stat 1130-1319. Handbok i Norges historie, bind 3. Oslo: Uni-
versitetsforlaget.

——. 1982. Bergen bys bistorie, bind 1 Kongssete og kjgpstad. Fra opphavet til 1536. Bergen
— Oslo — Tromsg: Universitetsforlaget.

——. 1995. Aschebougs norgeshistorie, bind 3 Under kirke og kongemakt 1130-1350. Oslo:
H. Aschehoug & Co. (W. Nygaard).

—— 2006. «Del I. Fra opphavet til omkring 1500». I Knut Helle, Finn-Einar
Eliassen, Jan Eivind Myhre og ola Svein Stugu, Norsk bybistorie. Urbanisering gjen-
nom 1300 dr, 21-142. Oslo: Pax forlag A/S.

Collegium Medievale 2025



22 Erik Opsahl

JoRGENSEN, Torstein, Erik OPSAHL og Jorn @YREHAGEN SUNDE. 2024. Kris-
tendomsbolken. I Jgrn @yrehagen Sunde (red.), Landslova, 67-98. Oslo: Fagbok-
forlaget.

LovENn, Christian. 2004. «Erikskulten i Uppsala. Dubbelhelgonet och den linga
stationsviigen». Arsboken Uppland — 2004 7-37.

LunDEN, Kire. 1976. Norges bistorie, bind 3 Norge under Sverreatten 1177-1319. Oslo:
J.W. Cappelens Forlag a.s.

MacMILLAN, Margaret. 2016. History’s People. London: Profile Books.

MuncH, P.A. 1858. Det norske Folks Historie, fjerde Deel, fgrste Bind. Christiania:
Chr. Tgnsbergs Forlag.

NEDKVITNE, Arnved og Per G. Norseng. 2000. Middelalderbyen ved Bjgrvika. Oslo
1000 — 1536. Oslo: Cappelen.

OprsaHL, Erik. 2015. «Hvorfor er ikke Hikon 6.s gravsted avmerket i ruinen av
Mariakirken? — Oslo som kongelig residens- og forvaltningsby pa 1300-tallet». I
Lise-Marie Bye Johansen (hovedred.), Egil Lindhart Bauer, Jan Brendalsmo og
Knut Paasche (redaksjonsmedlemmer), En aktivist for Middelalderbyen Oslo. Fest-
skrift til Petter B. Molaug i anledning hans 70-drsdag 19. desember 2014, 135-164.
Oslo: Novus Forlag.

ORNING, Hans Jacob. 2023. «Veien ut av vllfaringstika?. I Else Mundal, Erik
Opsahl, Jgrn @yrehagen Sunde og Miriam Tveit (red.), Landslova av 1274. Rett,
politikk og samfunn i norsk mellomalder, 39-60. Oslo: Dreyers forlag.

PorsMmosk, Erland. 2024. Magtfuld gennem riget. Rejsekongedgmmet i Danmark O.
960-1660. Odense: Syddansk Universitetsforlag.

RiNDAL, Magnus. 2024. Landslova, Magnus Lagabgte og Hikon Héikonsson. I
Magnus Lagabgtes landslov,15-38.

SUNDE, Jgrn @yrehagen. 2023. Kongen, lova og landet. Kong Magnus Lagabgter, Lands-
lova av 1274 og det Norge ban skapte. Oslo: J.M. Stenersens forlag.

WARD, Emily Joan. 2023. Royal Childhood and Child Kingship. Boy Kings in England,
Scotland, France and Germany, c. 1050-1262. Cambridge: Cambridge University
Press.

Erik Opsahl. Professor ved Institutt for historiske fag, Norges teknisk-naturviten-
skapelige universitet (NTNU). E-post: erik.opsahl@ntnu.no

Collegium Medievale 2025



Novus forlag - eISSN 2387-6700

Francis of Assisi and the rise of modern market law

MATHIAS SCHMOECKEL

Francis of Assisi changed the world by appreciating all creatures and honouring
them as an enrichment to human society. He saw in everyone special abilities that
made people complement each other in society.

Francis recognized that everybody could use his own gifts, together with hard
work and education, to promote social prosperity. However, the new, flourishing
economy of medieval trade required that those who could not maintain themselves
be supported through charitable projects. Once again the opposites complemented
each other. Franciscans could not only advise merchants as confessors, but thanks
to their vow of poverty, they escaped the logic of the economy and organized
oases of charity.

Francis influenced the understanding of law by emphasizing not only in-
dividual responsibility in the marketplace, but also freedom in law in general,
with which subjective laws could be used to freely and responsibly shape society.
The rich and the aristocratic could stimulate their economy and their society just
as much as the poor, who could provide employers with the necessary workforce.

Francis of Assisi and the rise of the market

THE CONVERSION OF FRANCIS

Giovanni di Pietro di Bernardone (1181/2—1226), was born in 1181/2 at Assisi and
died there in 1226. For his contemporaries, therefore, he became known as Francis
of Assisi. He was the son of a wealthy merchant, who traded tissues and clothes and
had acquired some wealth’. We are well informed about his early life thanks to the
writings of Thomas de Celano (ca. 1190—1260), one of his first followers*. However,
ever since his youth Francis has been viewed from different perspectives. Until today,
modern authors, trying to find him in his writings and the effects of his life, represent
him from a diverse angle instead of giving a uniform explanation?.

* A bibliography on this topic is contained in Cyprian J. Lynch (ed.), A Poor Man’s Legacy.
An Anthology of Franciscan Poverty, Saint Bonaventure (N.Y.), 1988.

* On his “biographies” or hagiography cf. LyDIA SCHUMACHER, Early Franciscan
Theology. Between Authority and Innovation, Cambridge 2019, 48.

Collegium Medievale 2025



24 Mathias Schmoeckel

One of the first perspectives in his early life started when Francis’ father engaged
him in his company and prepared him to become his successor. Francis received the
necessary tuition and even dreamt of social rise and a life as a knight, just as many
boys since his time have done*. He enjoyed drinking, singing, and the company of
friends till late into the night. But whilst still a young man he was captured, and,
whilst he was kept captive for two years, he became very sick. In the following years
he sought his special place in life and gained some religious experience.

The story of his conversion to a life devoted to religion, as told by Thomas de
Celano, is revealing. This first biography was commissioned in 1228 by Pope Gregory
IX. Celano reports that in 1205 or 1206, Francis, aged 25 or more, travelled to the
nearby city of Foligno to sell expensive scarlet cloth on behalf of his father’. His trip
was particularly successful: he was even able to sell his horse advantageously.
Burdened by the sack of money, he hastened home. Three kilometres off Assisi, he
rested at the old Romanesque chapel of San Damiano called “Santa Maria degli
Angeli” or, more commonly, “Portiuncula”, which was almost in ruins. He contem-
plated the money he had earned and its worth, especially what it could buy him. Then
he heard a voice calling him to enter the chapel and see how demolished it was.

This was St Francis’ moment of conversion. He decided to give all the money he
had earned that day to the priest of the chapel. The poor priest of this place was at
first afraid that Francis’ family would take revenge for the loss of profit. But Francis
insisted and some say that he even helped to rebuild the church with his own hands.
This little chapel became the founding place of the Franciscan movement, later
Francis’ preferred place, where he even died in 1226. The Portiuncula soon became
the hub of all Franciscan orders®.

This story has been recounted numerous times to demonstrate Francis’ decision
to leave the secular world and to renounce money’. Francis and his followers set a
new model and standard for Christian humility, poverty, and charity. For this reason,
Francis like no other was often called “Alter Christus” (the other Christ)®. In fact, since

3 JACQUES LE GOFF, Saint Francois d’Assise, Paris 1999.

4 PETER KAMMERER/ EKKEHART KRIPPENDORFF/ WOLF-DIETER NARR, Franz Von As-
sisi— Zeitgenosse fiir eine andere Politik, Diisseldorf 2008, 65.

5 Cf. THOMAS DE CELANO, Vita prima S. Francisci, cap.4 n.8 and 9, ed. H.G. Rosedale,
London 1926, 13; LE GOFF, Saint Francois d’Assise (n. 3), 52-58.

¢ LE GOFF, Saint Frangois d’Assise (n. 3), 65.

7 KAMMERER/ KRIPPENDORFF/ NARR, Franz von Assisi (n. 4), 52 on the portrait of St
Francis in his engagement with Lady Poverty, as to be found in the lower church of St Francis
at Assisi.

Collegium Medievale 2025



Francis of Assisi and the rise of modern market law 25

their beginning, Franciscan orders, like all mendicant orders, have refused to own
things, instead obliging their monks and nuns to adhere to a very strict ideal of
poverty®. In the 13" and 14™ centuries, however, the question of how strictly this
principle had to be handled was debated, as well as how Franciscan orders could dis-
pose of monasteries, libraries, and the like. Whilst some, the “Conventuals”, tried to
combine the ideal of poverty with the necessity of such property, others, like the
stricter “Observants”, could not accept any papal dispensations from strict poverty.
The “Fraticelli” or “Spiritual Franciscans” became known for a harsher, more demand-
ing interpretation. The debate on Franciscan poverty was one of the most famous
and influential debates of the time'. Due to their ideal of poverty and their care for
all parts of their society, Franciscans immediately became highly respected as true
followers of Jesus. Even non-Christians like the Sultan Malik-el-Kamil, who met
Francis at Damietta in 1219, could venerate them for their ascetic life™.

The story of the conversion, however, does not say that Francis rejected the
money. In using the capital for the restoration of the chapel and the later centre of
his activity, Francis instead demonstrated that he knew well how to invest his money.
His investment was indeed a business of extraordinary success. Furthermore, Francis’
new order did not want to escape the world like hermits. Instead, Franciscans

8 ZACHARY A. MATUS, Franciscans and the Elixir of Life: Religion and Science in the
Later Middle Ages, (The Middle Ages Series), Philadelphia 2017, 18.

9 VOLKER HONEMANN, Armut im franziskanischen Schrifttum des 13. Jahrhunderts.
Hagiographie und Historiographie, in: H.-D. Heimann/ A. Hilsebein/ B. Schmies/ Ch.
Stiegemann (eds.), Gelobte Armut. Armutskonzepte der franziskanischen Ordensfamilie vom
Mittelalter bis in die Gegenwart, Paderborn/ Miinchen/ Wien/ Ziirich 2012, 103-127; as an
encompassing principle in Gottfried Schweiger/ Clemens Sedmak (eds.), Handbuch
Philosophie und Armut, Berlin 2021, here esp. CHRISTIAN ROHDE, Armut in der hoch-
mittelalterlichen Philosophie, 86-93.

° KARL BALTHASAR, Geschichte des Armutsstreites im Franziskanerorden bis zum Konzil
von Vienne (Vorreformationsgeschichtliche Forschungen), Miinster 1911; on subjective rights
BRIAN TIERNEY, Liberty and Law: The Idea of Permissive Natural Law, 1100-1800 (Studies
in Medieval and Early Modern Canon Law, Volume 12), Washington, D.C., 2014;
MAXIMILIANE KRIECHBAUM, Actio, ius und dominium in den Rechtslehren des 13. und 14.
Jahrhunderts, (Abhandlungen zur rechtswissenschaftlichen Grundlagenforschung, 77), Ebels-
bach 1996, 40ff; THOMAS FRANK, Exploring the Boundaries of Law in the Middle Ages:
Franciscan Debates on Poverty, Property, and Inheritance, Law and Literature 20 n.2 (2008),
243-260.

 RAMONA SICKERT, Armut im Vergleich. Uberlegungen zur zeitgendssischen
Wahrnehmung franziskanischer Armut im 13. Jahrhundert, in: G. Melville/ A. Kehnel (eds.),
In proposito paupertatis. Studien zum Armutsverstindis bei der mittelalterlichen Bettlerorden,
(Vita regularis, 13), Minster/ Hamburg/ London 2001, 101-115.

Collegium Medievale 2025



26 Mathias Schmoeckel

founded their new monasteries in the cities, ready to serve their communities as
confessors for the poor and the rich and mighty in their society. As their pledge of
poverty was only personal or institutional for their own orders®, Franciscans res-
pected the growing wealth of their surroundings. They demonstrated perfect under-
standing of the use of money and the functioning of their society, especially in
confessionals. Whilst the Church was not a part of the new trade*, the followers of
Francis acted as confessors for the citizens of their towns, especially the merchantmen
and the governors®. Respecting their knowledge of the society and the market, the
citizens also appointed Franciscans as executors of their wills’®. At the same time,
Franciscans cared for the poor and sick and established early forms of social care.
Francis’s influence on both the debate on the vow of poverty and the treatment of
the market has been intensively examined from various perspectives in recent years.
This article will examine these new insights and their significance for legal history.

Emergence of the medieval European market and the new ideal of poverty

Market transactions such as those of Francis were a typical new phenomenon of the
time. In the 12" century, especially in Northern Italy, the establishment and extension
of a European market started, particularly with wool from the Low Countries, and
later the British Islands, which was woven and dyed in Northern Italy, whilst Italian
cloth was sold in many parts of Europe?. This had an enormous impact on European
society, as it led not only to new prosperity, but also enhanced the cultural unity of
Europe. After two especially dark and poor centuries, wealth came back to Europe,
causing the population to increase tremendously and leading to the establishment of
new cities in many different places around Europe, from Gent to Bergen. New tech-

> LE GOFF¥, Saint Frangois d’Assise (n. 3), 212.
3 GIACOMO TODESCHINI, Franciscan Wealth. From Voluntary Poverty to Market Society,
Ashland (Ohio) 2009, 58.

 ANTONIO RIGON, Mendicant Orders and the Reality of Economic Life in Italy in the
Middle Ages, in: D. Prudlo (ed.), The Origin, Development, and Refinement of Medieval
Religious Mendicancies, (Brill’s Companions to the Christian Tradition, 24), Leiden/ Boston
2011, 241-275.

5 GIACOMO TODESCHINI, Richesse Franciscaine. De la pauvreté volontaire a la société de
marché, trad. N. Gaillius/ R. Nigra, Paris 2008, 120.

** DAVID BURR, Olivi and Franciscan Poverty. The Origins of the Usus Pauper
Controversy, Philadelphia 1989, 14.

7' As one of many important studies cf. IR1s ORIGO, The Merchant of Prato, first edition,
London 1957.

Collegium Medievale 2025



Francis of Assisi and the rise of modern market law 27

niques and forms of commerce were started, education and craftsmanship spread,
and European products were exported everywhere®.

In European agriculture, one grain sown brought only one and a half grains in
the harvest. All financial means, therefore, had to be used for agriculture, and coins
were not used to store wealth, but rather to facilitate the exchange of objects. But the
new commerce made some people rich, who were now able to accumulate money™.
Whilst the trade developed interest in storing and dealing with money, the rural
population had no chance to participate in this business. Europe was increasingly
divided into these two spheres.

This is also true for the interest in Franciscans*®. One the one hand, the pros-
perous part of the society developed a new fascination with poverty®. Their distance
from business provided Franciscans with independence with regard to wealth, power,
and authorities®*, and they were loved for their social charity. At the same time,
Franciscans were respected for their erudition and knowledge of the world, including
trade and commerce. The presence of Franciscans, therefore, helped medieval cities
to develop welfare, and was a boost for the cities and their society. Furthermore, a
close contact to the leaders in church and civil life gave them insight into the ways of
commerce and politics.

Whilst Dominicans acted very much like Franciscans, the rest of the Church had
less interest in commerce. In the tradition of Roman law, Canon law held up the idea
of the one and eternal just price for things®. The Church and its Canon law protected
this idea with the possibility to sue against this laesio enormis*. Furthermore, Canon

8 JEAN FAVIER, De I'Or et des épices: naissance de ’lhomme d’affaires au Moyen Age,
(Pluriel Histoire), Paris 1987, 70, 291.

% ODD LANGHOLM, Economics in the Medieval Schools, Wealth, Exchange, Value,
Money and Usury according to the Paris Theological Tradition 1200-1350, (Studien und Texte
zur Geistesgeschichte des Mittelalters, 29), Leidep/ New York/ Kéln 1992, 5-8; LE GOFF, La
bourse et la vie. Economie et religion au Moyen Age (= Textes du XX si¢cle, 12), Paris 1086;
for the evolution of commercial law cf. MATHIAS SCHMOECKEL, From subsistence to profit
as economic orientation: Major shifts in economic order, Sartoniana 33 (2020), 73-112.

> TODESCHINI, Richesse Franciscaine (n. 15), 35.

2 Cf. the articles in H.-D. Heimann/ A. Hilsebein/ B. Schmies/ Ch. Stiegemann (eds.),
Gelobte Armut. Armutskonzepte der franziskanischen Ordensfamilie vom Mittelalter bis in
die Gegenwart, Paderborn/ Miinchen/ Wien/ Ziirich 2012.

2> BURR, Olivi and Franciscan Poverty: The Origins of the Usus Pauper Controversy,
Philadelphia 1989, 5; TODESCHINI, Richesse Franciscaine (n. 15), 97.

» ELISABETH KOCH, Art. Gerechter Preis, HRG, 2™ ed., vol. 2, Berlin 2017, 73-74.
4 MATHIAS SCHMOECKEL, Kanonisches Recht, Munich 2020, 233.

Collegium Medievale 2025



28  Mathias Schmoeckel

law was opposed to augmented interest rates, which they understood as the crime of
usury®. In effect, there were tendencies in the Church in the 12% and 13™ centuries
to ban money transactions®. Only thanks to Thomas Aquinas were cases identified
in which interest rates were legitimised, such as lost profits (lucrum cessans), damage
incurred (damnum emergens), or contractual damages?.

Francis appreciated the phenomena of nature and the world*® and developed a
profound sense, or even special religiosity, for their own worth, especially visible in
his famous Canticle. Sins were regarded as the result of the will*, not of the world.
Instead, the Friars cared for the problems of the world and felt the responsibilities
of the Church and the members of their community.

The Friars developed an understanding of the necessities of secular and
commercial life. As seen, their presence in the towns was a factor for social stability
and economic growth®. They helped their compatriots to recognise their re-
sponsibility towards their society. For this reason, Franciscan friars did not oppose
the idea of commerce and profit. Friars of the 13 to the 15" century, such as
Bernardino of Siena OFM (1380—1444), have been described, not only as economic
experts, but also as full of comprehension of economic needs®'. They have been
recognised for their responsibility in establishing the first banks and insurance
companies®.

% JOHN T. NOONAN, The Scholastic Analysis of Usury, Harvard 1957; GIOVANNI
CECCARELLI, L'usura nella trattatistica teologica sulle restituzioni dei “male ablati” (XIII-XIV
secolo), in: D. Quaglioni / G. Todeschini/ G.M. Varanini (eds.), Credito e usura fra teologie,
diritto e amministrazione. Linguaggi a confronto (sec. XII-XVT), (Collection de I'Ecole
Francaise de Rome, 346), Rom 2005, 3-23; SCHMOECKEL, Kanonisches Recht (n. 24), 236.

26 FAVIER, De l'or et des épices: naissance de ’homme d’affaires au Moyen Age, (Pluriel
Histoire), Paris 1987, 240.

7 REINER FRANKE, Die Entwicklung des (Darlehens-)Zinses in Frankreich, Eine rechts-
und wirtschaftsgeschichtliche Untersuchung von der kanonischen Usura-Lehre des 13.
Jahrhunderts bis zur Franzosischen Revolution, (Schriften zur wirtschaftswissenschaftlichen

Analyse des Rechts, 25), Berlin 1996, 78.
8 MATUSs, Franciscans and the Elixir of Life (n. 8), 31.
9 MATUS, Franciscans and the Elixir of Life (n. 8), 16.

30 LE GOFF, Ordres mendiants et urbanisation dans la France mledievale. Etat de I'enquiete,
Annales d’histoire économique et sociale, 25.4 (1970), 924-946.

3 TODESCHINI, Franciscan Wealth (n. 13), 158f on the market.

3> CAROL BRESNAHAN MENNING, The Monte’s 'Monte’: The Early Supporters of
Florence’s Monte di Pieta, Sixteenth Century Journal XXIII n.4 (1992), 661-676, 663 for the
cooperation of the Medici and Franciscans for the establishment of the first “monte”.

Collegium Medievale 2025



Francis of Assisi and the rise of modern market law 29

Questions and limitations

Until now, care for the poor and needy has mostly been seen as the characterising as-
pect of St Francis’ teaching®. However, it constitutes rather only one side of the coin,
whilst the other side was formed by him being the son of a merchant with a clear
understanding of the necessities of the new long-distance trade in Europe. In the
past decades, in particular Giacomo Todeschini (born 1950), Professor at Trieste Uni-
versity, already showed Francis’ influence on the justification of profit and on the
emergence of a new trade order®. With special interest in legal history, I will argue
here that Francis developed a new appreciation of economic order that helped his
followers to take an active part in the development of a new mercantile system and
an economic law, which could acknowledge the use of money, the justice of profit
and the unequal distribution of wealth.

We will first have to look at Francis’ writings and study his views on law (ch.II).
This raises the problem of distinguishing the leading textual authorities in this
tradition. It provides for an insight into a new legal tradition, which has seldom been
investigated.

Afterwards, we will have to look into the writings of the first Franciscans and
their opinions on economic law, especially the legitimacy of profit. We already learnt
about the different positions in the Franciscan tradition. Instead of pretending to
give an overview of this jungle of treatises, I will concentrate on one author alone. In
the last decades, the life and the writings of Petrus Jo(h)annis Olivi OFM (1246/7—
1296/8) have been researched. Many, though not all, texts have been re-edited accord-
ing to modern academic standards. So this scholar was chosen as an example of early
Franciscan thought (ch.III). We have to repeat though, that his views, although
dependent on Francis, represent only one opinion in a violent debate and not the

% ANDREA BARTOCCI, La poverta francescana tra ius decretalium e scientia iuris nel
Trecento, in: Anton Schiitz / Massimiliano Traversino (eds.), The Theology of «Potentia Dei»
and the History of European Normativity. Alle origini dell'idea di normativismo. Il problema
della «Potentia Dei» tra teologia e diritto pubblico europeo, (Divus Thomas, 116/3), Bologna
2013, 79-102 with references to this literature; M.D. LAMBERT, Franciscan Poverty. The
Doctrine of the Absolute Poverty of Christ and the Apostles in the Franciscan Order 1210-
1223, London 1961.

3 CYPRIAN J. LyNCH OFM, A Poor Man’s Legacy. An Anthology of Franciscan Poverty,
St. Bonaventure NY 1988.
% Starting with GIACOMO TODESCHINI, Richezza Francescana. Dalla poverta volontaria

alla societa di mercato, Bolonga 2004; which has been translated into many European
languages. I use here mostly the French translation: TODESCHINI, Richesse franciscaine (n.

15).

Collegium Medievale 2025



30  Mathias Schmoeckel

Franciscan tradition as a whole. We cannot even define in which ways his statements
are typical or exceptional for the Franciscan tradition of the 13™ century.

In order to further link this subject of a canon lawyer with the project on Magnus
VI Lagabgtir (1238—1280), King of Norway, a last part will look into the relation of
the early Franciscans with monarchs and their ideas on royalty (ch.IV). At the same
time, the construction of a Franciscan church at Bergen indicates a link between the
new town and its international commerce with the first establishment of the Francis-
cans in Norway.

The complexity of theological, philosophical, economic, and legal aspects of this
debate is overwhelming: there are simply too many perspectives for interpretation
of the sources. Each subject would justify much longer and concentrated inter-
pretations from the perspectives of theology, history, philosophy, economics, and
law. In no way will this paper be able to explain these intricate questions: most of
these topics would need much more research on the sources. Yet this abyss of
economic, theological, philosophical, and legal reasoning may be an important source
for the European economic order and needs to be taken into account from the pers-
pective of legal history without neglecting the other implications.

Francis of Assisi: poverty and profit
FRANCIS AND HIS VIEW ON TRADE AND COMMERCE

Problems determining Francis’ position
It is difficult to determine Francis’ position, as not all of his writings survived, he
wrote different versions of his monastic order, and because by 1228 his positions
might have changed. His first sketch of monastic life might have been a “formula
vitae”, as his testament suggests, but this has never had any authority*. The existing
versions of a monastic rule differ as to their contents, perhaps due to changing inter-
ests: whilst the group around Francis first was happy to earn the foundation of their
living, it became easier in well-established monasteries to abide by the principle of
poverty completely. Very soon, the different rules caused debates among the Francis-
can movements, so that their authority had to be qualified.

The second “Rule” written by Francis was not a true list of norms for the monas-
tic order; furthermore, it did not receive any papal legitimation in order to bind the
Franciscans.

3¢ LE GOFF, Saint Francois d’Assise (n. 3), 60.

Collegium Medievale 2025



Francis of Assisi and the rise of modern market law 31

In 1223, therefore, Francis was asked to write a new version of his rule. Ugolino
of Segni, later Gregory IX, joined him in this. After an approbation by the General
Chapter of the Franciscans, Pope Honorius III accepted this version as the definitive
rule for all Franciscan orders with his papal bull “Solet annuere”. For this reason, this
rule is called the “Regula approbata”.

In 1230, Pope Gregory IX issued his bull “Quo elongati”, in which he declared that
Francis’ own testament was not an authoritative text for Franciscan doctrine and
could not create additional obligations”. He accepted that things in use by the Francis-
cans were not their property, but just a “simple use”. In the following year, he declared
the Franciscans to be administered directly by the Holy See in his bull “Niwzis iniqua”.
In 1245, Innocent IV extended the papal assistance in his bull “Ordinem vestram”; he
accepted all the lands and movables of the Franciscan monasteries to be property of
the Church, administered by the Pope.

Despite their differences, all Papal Bulls generally accepted the authority of St
Francis’ writings. So they all accepted the legal character of these texts, but this was
contrary to Francis’ intention and clear will, when he forbade any glosses on his own
writings. Yet this made things only more difficult. When the bulls eventually became
part of the official canon law (VI 5.12.3), canonists like Joannes Andreas respected
Francis’ interdiction of interpretation and entered this text into the new collection
of Canon law without any gloss in his “Glossa ordinaria’.

New commentaries started to join the writings of Francis himself. The “Expositio”
on the Franciscan rule by the “four masters”: Alexander de Hales, Jean de la Rochelle,
Odo Rigaud, and Robert de La Bassée, became famous. Different schools of Francis-
cans emerged, especially on the questions of poverty and profit®*. Many of these texts
have not been edited, or at least not in a proper way and are still difficult to find. This
makes it difficult to evaluate the Franciscan discussion of the time.

The legend
The legend of Francis’ conversion reveals his relationship with money. The story has
been told differently, however. Its interpretation, furthermore, can lead in different

37 HERBERT GRUNDMANN, Die Bulle ,,Quo elongati” Papst Gregors IX., Florence 1961;
JURGEN MIETHKE, Der ,theoretische Armutsstreit” im 14. Jahrhundert, in: H.-D. Heimann/
A. Hilsebein/ B. Schmies/ Ch. Stiegemann (eds.), Gelobte Armut. Armutskonzepte der
franziskanischen Ordensfamilie vom Mittelalter bis in die Gegenwart, Paderborn/ Miinchen/
Wien/ Ziirich 2012, 243-283, 250.

38 TODESCHINI, Richesse Franciscaine (n. 15), 95, 110; for the confusion cf. MIETHKE, Der
stheoretische Armutsstreit” (n. 37), 245.

3% TODESCHINI, Richesse Franciscaine (n. 15), 110.

Collegium Medievale 2025



32 Mathias Schmoeckel

ways. There is no certainty to be obtained in this field. Yet, the story can be used as
a first attempt to understand Francis.

Whilst he became famous for excluding any personal property for the Franciscan
monks and nuns, following the ideal of poverty, the episode in which he insisted on
employing the sales proceeds for the renovation of the chapel shows that Francis
knew well how to use money. Until today we can visit this little church and the traces
of this historical moment. In his youth and through his family, Francis had learnt the
use and importance of money. He did not despise or ban it, but invested it for his
special purposes. Even though the Franciscans rejected personal property, they knew
perfectly well that their new monasteries had to be built, that their churches needed
stones and the like, and that books and musical instruments were inevitably required
for education. Charity could not provide them with all the necessities, so ultimately
somebody had to pay for the Franciscans.

Monastic rules

Francis explained his opinion on wages and salaries several times. His positions varied
according to the different stages of the evolution of his new order. At first, the monks
worked for their first lodgings and were willing to pay for the site and the material.
Later, well established in their monasteries situated in the city centres, they
emphasised the ideal of poverty*.

In the rule of 1221#, Francis tried to teach his followers a sense of duty and
workmanship: they do not have to focus on their job and its surroundings, but have to
serve all people wherever they work#. Furthermore, Francis allowed compensation for
their work, as long as it was not money#. As a result, he did not despise the idea of

4 KAJETAN ESSER, Textkritische Untersuchungen zur Regula non bullata der Minder-
briider, (Spicilegium Bonaventurianum , 9), Grottaferrata (Romae) 1974, 77.

# ESSER, Textkritische Untersuchungen zur Regula non bullata (n. 40), 29.

42 FRANCISCUS OF AssIsI, Regula non bullata dicitur prima, ed. H. Bohmer, Analekten zur
Geschichte des Franciscus von Assisi. S. Francisci opuscula, regula paenitentium, antiquissima
de regula Minorum, de stigmatibus s. patris, de Sancto eiusque societate testimonia mit einer
Einleitung und Regesten zur Geschichte des Franciscus und der Franciscaner, Tiibingen und
Leipzig 1904, c.7, 7: De modo serviendi et laborandi. — Omnes fratres , in quibuscumque locis
steterint apud alios ad serviendum vel laborandum, non sint camerarii nec cellararii nec presint
in domibus, in quibus serviunt, nec recipiant lo aliquod officium, quod scandalum generet vel
anime sue faciat detrimentum’ (Mc 8, 36). Sed sint minores et subditi omnibus, qui in eadem
domo sunt. (On the way to serve and to work. All brothers, wherever they stay, for serving and working
for others, should not work in their chambers or cellars nor lead the household, in which they serve, nor
do they receive any office, which can cause scandals or can be detrimental for their soul. But they are
minors and inferiors to all, who are in that house.)

Collegium Medievale 2025



Francis of Assisi and the rise of modern market law 33

wages. Instead, he demonstrated a rather realistic sense of service and salary. Principally,
he liberated his Franciscans from the rules of business and the logic of the market.

Whilst the Friars personally and institutionally were not allowed to accept any
money, this did not mean that services or goods could not be compensated. Because
Francis wrote that Franciscans should have no greater utility for money than in
stones#, money could not simply be compensated by goods such as clothes or
services. The followers of St Francis were not allowed to have personal property:
this principle was even maintained for monasteries and orders. Franciscans with
money or coins had to be considered as false Franciscans. They could not receive it
in any way, as payments or as charity. They could, of course, collect offerings for
lepers and their manifest needs. Yet they should beware of money®. Once again, they
were admonished to stay away from any wages or work or helping or to lose their
mind and heart4°.

4 FRANCISCUS OF AssIsl, Regula non bullata (n. 42), 7: “Et pro labore possint accipere
omnia necessaria preter pecuniam.” (And for work they my accept everything necessary with the
exception of money.)

4 Regula non bullata, c.8, 8: “Unde nullus fratrum, ubicumque sit et quocumque vadit,
aliquo modo tollat nec recipiat nec recipi faciat pecuniam aut denarios, nec occasione vest-
imentorum nec librorum nec pro pretio alicuius laboris, immo nulla occasione, quia non de-
bemus maiorem habere utilitatem et reputare in pecunia et denariis quam in lapidibus.” (So
that none of the brothers, wherever he is and walks, in no way takes or receives or makes himself receive
money or coins[...] because we owe not to have a greater utility or estimation in money and coins than
in stones.)

4 Regula non bullata, ¢.8, 9: “Et si forte, quod absit, contingeret, aliquem fratrem pecuniam
vel denarios colligere vel habere, omnes fratres teneamus eum pro falso fratre et pro apostata
et fure et latrone et loculos habente, nisi vere penituerit. Et nullo modo fratres recipiant nec
recipi faciant nec querant nec queri faciant pecuniam vel pecunie elemosinam nec denarios pro
aliquibus domibus vel locis nec cum persona pro talibus locis pecunias vel denarios querente
vadant. Alia autem servitia, que non sunt contraria vite nostre, possunt fratres facere cum be-
nedictione Dei. Fratres tamen in manifesta necessitate leprosorum possunt pro eis querere
elemosinam. Caveant tamen multum a pecunia.” (And particularly, if it bappens, what should not
be the case, that some brother takes or bas money or coins, all brothers should take him as a false brother,
a renegade, a thief, having pockets, unless be truly repents. In no way may brothers accept or be given
or strive for money or charitable money, or coins for other houses or places nor go with
somebody to these houses demanding money or coins. But other services, which do not conflict
with our life, the brothers can give with the benediction of God. In the manifest necessities of
lepers the brothers can go and claim charities for them. They have to take stay away from money.)

46 ¢.22, 21: “Unde, omnes fratres, custodiamus nos multum, ne sub specie alicuius mercedis
vel operis vel adiutorii perdamus aut tollamus mentem nostram et cor a Domino.” (So, all
brothers, let us be vigillant that we do not lose or remove our spirit and heart from God for any profit
of a labour or some help.)

Collegium Medievale 2025



34 Mathias Schmoeckel

The second draft of the Franciscan rule, which the pope finally approved, is the
“Regula bullata” from 1223. It explains the idea with a different twist¥:

De mercede vero laboris pro se et suis fratribus corporis necessaria recipiant
praeter denarios vel pecuniam, et hoc humiliter, sicut decet servos Dei et
paupertatis sanctissimae sectatores.”

For the salary, however, of bodily labour for himself or bis brothers they may receive
something instead of money or coins, and this with bumility, just as bebave the servants
of God and the followers of most boly poverty.

So, for their own bodily labour, Franciscans were entitled to receive some
compensation with the exception of money and coins. In another text, Francis
permitted a reward even more clearly*®:

“Et pro labore possint recipere omnia necessaria praeter pecuniam.”
And for their labour they can receive everything necessary with the exception of money.

As a result, we can see that in some cases Franciscans could accept wages, provided
it was not given in the form of money. Furthermore, they should not expect salaries
for their efforts as an obligation of the others; the offerings should be given freely.

His testament

Francis not only underlined the importance of testaments in general, but also wrote
a last will himself4°, which he dictated to his brethren in the last weeks of his lifes°.
This text gives yet another perspective on our topic. In the text, Francis recorded the
old times when he and his followers lived from their wages or had to make do with
alms. He even indicated the existence of a first monastic rule focusing on poverty:
nothing should be accepted on the way*’. Living among the citizens, all Franciscans

4 Regula bullata, c.5, 32.
4 Regula bullata, c.VIL, 7.

49 ESSER, Das Testament des Heiligen Franziskus von Assisi (Vorreformationsgeschicht-
liche Forschungen, 15), Miinster, 1949.

5° KENNETH B. WOLF, The Poverty of Riches. St. Francis of Assisi Reconsidered, (Oxford
Studies in Historical Theology), Oxford 2003, 91.

51 BALTHASAR, Geschichte des Armutsstreites (n. 10), 8.

Collegium Medievale 2025



Francis of Assisi and the rise of modern market law 35

should work, even with their hands, in order to earn their living. This should give
them the right to demand a remuneration for their efforts. In case this was denied,
they should not use legal means, but return to the Church and seek charity from door
to door’>. But this easy acceptance of salaries might have been the reason to deny any
validity of Francis’ testament for the Franciscan orders.

This is another indication of his appreciation of the modern market. The early
13™ century was the time in which the idea of testamentary freedom (libertas testandi)
developed?®. The Church used antique Roman law and moulded it according to the
new ideas of the time>*. The Church was not only interested in legitimising donations
for the church in the transfer from one generation to the next or in practical levies
for ecclesiastical benefit®. It was rather the reaction to the emergence of the European
market and the long-distance trade run by new skilled and adventurous merchant
houses. Business relations had to build up internationally and were passed to the next
generation, whilst new sources of profit, new forms of contracts, and more
advantageous contracts were explored. For this reason, the successor in the trade had
to be quite educated, eager for new options and ready to take risks.

In agriculture, however, where the economic risk was lower and traditions
prevailed, it was more important to pass the land, following easy and certain rules,
without dividing the land. In contrast, merchant families have a vital interest in
flexibility in order to choose the most suitable successor.

Francis underlined the duty of everybody at the end of life to reflect on what
should become of his possessions, whether there were still debts to be paid, and
whether the person was even with his family, partners, and vicinity. Had the person
fulfilled his duties according to his offices, contracts, and positions to others? The

52 FRANSISCUS OF AssIsl, Testamentum, c.5, 37: Et ego manibus meis laborabam, et volo
laborare. Et quando non daretur nobis pretium laboris, recurramus ad mensam Domini,
petendo elemosinam ostiatim. (With my hand I may work, and I want to work. And when I am
not given the salary for my work, we return to the table of the Lord, asking to be given charities.)

53 See ORAZIO CONDORELLI, The Ius Decretalium and the Development of the Law of
Succession in Medieval Europe — Some Examples from Denmark and Sweden (XII-XIII C.),
in: M. di Renzo Villata (Hg.), Succession Law, Practice and Society in Europe across the
Centuries (Studies in the History of Law and Justice, 14), Cham 2018, 105, 126.

5+ See CONDORELLY, Il testamento confermato dal giuramento tra diritto civile e diritto
canoncio (secoli XIII-XVIII), in: ders./F. Roumy/M. Schmoeckel (Hg.), Der Einfluf der
Kanonistik auf die europiische Rechtskultur, Bd. I, 2009, 311, 327 on Diego di Covarrubias.
55 DAVID VON MAYENBURG. ,,Laudabilis usus“ oder ,detestabilis consuetudo®? Mortuaria

und andere Abgaben von Todeswegen aus der Perspektive des Kirchenrechts, in: O.
Condorelli/F. Roumy/M. Schmoeckel (eds.), Der Einfluss des kanonischen Rechts auf die
europdische Rechtskultur, Bd. I, 2009, 337—387.

Collegium Medievale 2025



36 Mathias Schmoeckel

end of life was the last chance to mend injustice and correct errors committed in one’s
lifetime’®. This displays a theological reason for the estimation of last wills.
Furthermore, this new liberty was not altogether free, but bound by fulfilment of
moral duties. This testamentary liberty was seen as a means to fulfil moral and legal
obligations.

His own testament, however, was declared as not legally binding by Gregory IX
in his Bull “Quo elongati” in 1230%. This helped to emphasise the Franciscan principle
of poverty in later rules®.

SUMMARY: FRANCIS AND ECONOMIC PROFITS

Francis’ view on wages and salaries for Friars might have changed in his lifetime. His
different statements, however, are quite consistent. On the one hand, Franciscan
poverty was a means to contrast the evangelic life of the Cathars and to remind his
followers of the ideal of the original church®. This poverty should liberate Friars
from the rule of law and economy, and emphasise that Franciscans serve God and
the poor.

This did not mean, on the other hand, that he rejected the idea of property al-
together, at least not for the secular world. Even Franciscans could accept charitable
donations for their lives, their monasteries, and the poor®. Furthermore, Francis ap-
preciated musical instruments and books, as well as his companions, who knew they
had money for themselves and their schooling programs. When from the 1220s
onwards Franciscans experienced immense success as teachers®, they were allowed
to use and to offer their services and to receive their compensation. Salaries for their

5¢ FRANCISCUS OF AssIsl, Regula paenitentium, in: H. BShmer (Hg.), Analekten zur Ges-
chichte des Franciscus von Assisi: S. Francisci opuscula, regula paenitentium, antiquissima de
regula Minorum, de stigmatibus s. patris, de Sancto eiusque societate testimonia mit einer
Einleitung und Regesten zur Geschichte des Franciscus und der Franciscaner, 1904, 79 cap. X:
De testamentis faciendis.

57 GRUNDMANN, Die Bulle “Quo elongati” Papst Gregors IX, in: Archivum Franciscanum
Historicum, Florenz 1961, 1-25.

58 NESLIHAN SENOCAK, The Poor and The Perfect. The Rise of Learning of Learning in
the Franciscan Order, 1209—1310, Ithaka/ London 2012, 133 referring to the Rule produced
by Parisian masters in 1241—1242.

%9 ESSER, Anfinge und urspriingliche Zielsetzungen des Ordens der Minderbriider, (Studia
et Documenta Franciscana, IV), Leiden 1966, 246 with reference to Burkhard of Ursberg.

¢ ESSER, Anfinge und urspriingliche Zielsetzungen (n. 59), 249, 257.

¢ LESTER K. LITTLE, Religious Poverty and the Profit Economy in Medieval Europe,
Ithaca, New York 1978, 19, 163.

Collegium Medievale 2025



Francis of Assisi and the rise of modern market law 37

secular assistance and craftsmanship could be accepted, as long as it was not money
and did not contradict the ideal of poverty. As a result, they could work in order to
earn their livings,* as long as it was not paid in money.

Thus, Francis wanted to emphasise that the Franciscans were not subject to the
laws and logics of the market. Their renunciation of property and the absence of
binding contracts helped them to underline their freedom in the secular society and
their duty to serve God alone. Even using charitable gifts alone for their maintenance
of life helped them not to enter the do ut des — the reciprocity of secular life. Salaries
and profit might be acceptable in the world, but not for Franciscans®.

The early Friars and the modern economy
A SENSE OF VALUE

The controversy
Early Franciscans still had to find a way to reconcile the necessities of their life with
the ideal of evangelical poverty®. How could Franciscans accept personal poverty,
whilst the Franciscan order received endless donations in order to found new monas-
teries? This caused the discussion on the “usus pauper”; the use of things by poor
people®. This debate had a sincere impact on European politics, the evolution of law,
and has often been investigated.

Furthermore, the followers of St Francis showed an increasing interest in the
economy. The Italian historian Cesare Cenci found a Franciscan thirteenth-century
document from Toledo with sixty-six cases, which tried to distinguish legitimate and

> ESSER, Anfinge und urspriingliche Zielsetzungen (n. 59), 260-262.

% ANNETTE KEHNEL, Not macht erfinderisch. Denkanstdfie zur franziskanischen Armut
als Unternehmens- und Wirtschaftsprinzip inspiriert von Georg Schwaiger, Alfred Kieser und
Gioacomo Todeschini, in: H.-D. Heimann et al. (eds.), Gelobte Armut. Armutskonzepte der
franziskanischen Ordensfamilie vom Mittelalter bis in die Gegenwart, Paderborn/ Miinchen/
Wien/ Ziirich 2012, 233-240, 234.

% VIRPI MAKINEN, Property Rights in the Late Medieval Discussion on Franciscan
Poverty, (Recherches de theologie et philosophie miedievales, 3), Leuven 2001, 18; JURGEN
MIETHKE, Der ,theoretische Armutsstreit” im 14. Jahrhundert. Papst und Franziskanerorden
im Konflikt um die Armut, in: H.-D. Heimann u.a. (eds.), Gelobte Armut. Armutskonzepte
der franziskanischen Ordensfamilie vom Mittelalter bis in die Gegenwart, Paderborn/
Miinchen/ Wien/ Ziirich 2012, 243-283.

% BALTHASAR, Geschichte des Armutsstreits (n. 10), 6 for the first rules, passim for the
discussion on how strict this had to be observed; BURR, Olivi and Franciscan Poverty. The
origin of the Usus Pauper Controversy, Philadelphia 1989, passim.

Collegium Medievale 2025



38  Mathias Schmoeckel

forbidden practices (crimen proprietariorum)®. It shows the early Franciscans buying
and selling goods (number 1), depositing money (number 2), negotiating with scribes
on prices (number 21), intimidating people when asking for alms (number 23), taking
purses along on pilgrimages (number 29), trading the products of wood or land be-
longing to the convent (number 37), claiming to take part in fishing in rivers and lakes
(number 45), or expecting money for the treatment of illnesses, especially when they
had already received alms (number 51).

An early Franciscan, (St) Bonaventura (1221—1274) of Bagnoregio, Cardinal of
Albano, generally considered as the second founder of the Franciscan movement,
complained of similar practices””. He tried to explain the use of things by the poor
by comparing it with families: children could use things of their parents, who clearly
remained the owners®. Doctrinal conceptions were difficult to develop because they
seemed to conflict with the interdiction of interpretation.

According to a Franciscan monastic order from Southern France of 1257, Francis-
cans could not accept money or any deposit contracts®. It was discussed, however,
whether they could similarly accept gold or silver with which they could make money
to buy necessities’. This stayed close to Francis’ own writings.

But it hardly solved any imminent problems of their lives, e.g. the acquisition of
books. Even the first Friars were well educated and convinced of the advantages or
necessity of education. The Franciscan movement attracted intellectuals for building
up and spreading knowledge”. The third follower of Francis, Pietro Cattani, was a
lawyer educated in Bologna”. An important topic, therefore, was the participation
of Franciscans in learning and schooling. Already in the 1230s the Franciscans were
criticized for buying books and building up rich libraries. When the Franciscan

¢ CESARE CENCI, Vestigia constitutionum praenarbonensium, AFH 97 (2004), 61—98.
¢ SENOCAK, The Poor and The Perfect (n. 58), 192.

% TODESCHINI, Richesse Franciscaine (n.2), 114.

% CENCI, Vestigia constitutionum praenarbonensium (n. 66), 83 n.57, 84f ¢.62-65.

7° SENOCAK, The Poor and The Perfect (n. 58), 134.

7t SENOCAK, The Poor and The Perfect (58), 24.

72 TODESCHINI, Richesse Franciscaine (n.2), 99.

73 LE GOFF, Saint Francois d’Assise (n. 3), 58.

7+ NICOLE BERIOU, Le vocabulaire de la vie économique dans les textes pastoraux des
fréres mendiants au XIII° siécle, in: L'economia dei conventi dei fratri minori e predicatori
alla meta del Trecento, (Atti dei convegni della Societa internazioale di Studi franciscani e del
centro), Spoleto 2004, 185.

Collegium Medievale 2025



Francis of Assisi and the rise of modern market law 39

monasteries expanded in Europe, they soon established schools and universities,
which became famous?.

So, on the one hand, the necessity of books like the Psalter or scientific texts was
obvious; many Franciscans had them somewhere to hand. Seeking access to such
commodities without violating the idea of Franciscan poverty, they argued on the
basis of theology, which was seen as necessary, and science (scientia) as a gift of God
to protect and defend the Catholic faith”. Franciscans developed the rule that from
all books they copied for others, one copy should also remain in their own province.
Clearly this was meant to build up a library of their own. On the other hand, no
Franciscan nor the order itself could possess books or libraries without violating the
principle of poverty, as long as this was understood as the absence of things. So even
when they received the books as a donation, it could be suspected as a sort of profit
for previous work and a violation of the principle of poverty”. The followers of
Francis could not solve this apparent contradiction.

DPolitical answers
Solutions were discussed searching for special permissions for Franciscans with
teaching positions in the order, but this would concentrate the accusations on these
brethren,” and not exclude the disobedience to poverty. It was also suggested that
the books should belong to the province, not the brethren or their monasteries®. But
this idea only transferred the problem to the higher authority of the Franciscan order,
which should equally respect the principle of poverty. The Pope was initially prepared
to step in to some extent and take over a nominal position of ownership in the name
of the Church, so that the Franciscans could use the books. This was the decision of
Innocent IV in 1245%.

But with the tremendous success of the followers of Francis, monasteries and
possessions multiplied all over Europe, until Pope Boniface VIII (ca. 1235—1303)
annulled all privileges of the Franciscans. In 1279 Nicholas III published his bull “Exiit

7> TODESCHINI, Franciscan Wealth (n. 13), 26-30.
76 SENOCAK, The Poor and The Perfect (58), 185.

77 BERND ROEST, Franciscan Learning, Preaching, and Mission ¢.1220-1650, Leiden/ Bos-
ton 2015, 22.

78 This continuity is also emphasized by ROSALIND B. BROOKE, The Image of St Francis:
Responses to Sainthood in the Thirteenth Century (Cambridge 2006), 79.

79 SENOCAK, The Poor and The Perfect (58), 37.
8o CENCI, Vestigia constitutionum praenarbonensium (n. 66), c.76.

8 MIETHKE, Der ,theoretische Arumutsstreit” (n. 37), 251.

Collegium Medievale 2025



40  Mathias Schmoeckel

qui seminat” on Franciscan poverty, in which he tried to influence the interpretation
of Francis’ doctrine, perhaps drawing on texts of Petrus Joannis Olivi®2. On
December 8" 1322, Pope John XXII decided in his bull “Ad conditorem canonum” that
the Franciscans had to take over all their own possession®. Now the distinction be-
tween those Franciscans who wanted to obey and the more radical wing, the
“Spiritual” Franciscans or “Fraticelli”, became a central political problem in the Eu-
ropean society of the 14™ century and separated not only the Franciscans, but increas-
ingly also the European order.

The Franciscans shared the economic fate of their citizens, sometimes witnessing
immoderate riches (avaritia) of successful merchantmen, or understanding the
motivation of trade in the desire of enrichment (cupiditas lucri), as well as living with
those poor who did not profit from the new trade. As they wanted to share their life
with all parts of their society, Franciscans developed an understanding not only for
the virtues of civic life, but also for the necessity of rules of society regulating economic
life and the common good®. Just as the exchange of goods was a necessity for the
preservation of human life in society, investment can be profitable, especially for future
eternal life%. But they were not yet capable of solving their own problem of how to
combine the principle of poverty with the necessity of goods for their personal life.

OLIVI AND THE INVENTION OF THE MODERN MARKET

Debate on poverty and Petrus Joannis Olivi
With the intensification of the debate in the 14 century, the “spiritual” Franciscans
became more or less equated with heretics®. They were accused and condemned as

8 JosePH CANNING, The Paradox of Franciscan Use of Canon Law in the Fourteenth-
Century Poverty Disputes, in: M. Robson/ P. Zutshi (eds), The Franciscan Order in the Me-
dieval English Province and Beyond, Amsterdam 2018, 255-270, 258.

8 CANNING, The Paradox of Franciscan Use of Canon Law in the Fourteenth-Century
Poverty Disputes, in: M. Robson/ P. Zutshi (eds), The Franciscan Order in the Medieval
English Province and Beyond, 255-270, 259.

8 NICOLE BERIOU, Le vocabulaire de la vie économique dans les testes pastoreaux des
Fréres mendicant au XII¢ siécle, in: L'economia dei conventi dei frati minori e predicatori fino
alla metd del Trecento, (Atti del XXXI convegno internazionale, Assisi 9-11 ottobre 2003/
Societa Internazionale di Studi Francescani, centro Interuniversitario di Studi Francescani),
2004, 757-780, 162.

8 BERIOU, Le vocabulaire de la vie économique (n. 84), 780, 164.

8 BURR, Olivi and Franciscan Poverty. The Origin of the Usus Pauper Controversy,
Philadelphia 1989, IX.

Collegium Medievale 2025



Francis of Assisi and the rise of modern market law 41

criminals. Whilst the majority of the Franciscans preferred tranquillity, these
“conventuals” separated mostly into the “Ordo fratrum minorum conventualium”. The
“spiritual” hardliners, however, concentrated on the early monastic rule and Francis’
last will¥” as central authorities. These Franciscans were sometimes called “ob-
servants”, but they did not establish an order of their own, but can be found in many
groups, mainly in countries of Southern Europe. Especially the “spirituals” from So-
uthern France became important theorists in the Franciscan Movement, among them
also Petrus Joannis Olivi®.

The Franciscan debate was famous not only for the new ideal of poverty in the
time of the first great economic success of Europe, but was also the most famous case
in which the Franciscans developed their new estimation of liberty. Based on a new
appraisal of the human body and soul, they emphasised the different possibilities in
the course of life. For this reason, possession (dominium) was not just objective law,
but also a subjective right to choose how to use it. The notions of intellect and inner
will were re-evaluated as necessary articulations of how mankind conducts their life
according to Christian principles. In this sense, the debate on Franciscan poverty
propagated the philosophical conception of subjective right®.

In recent decades, the most notable figure in this debate has become Petrus
Joannis Olivi. He was born in 1248 at Sérignan in the Languedoc and raised in
Narbonne. In his lifetime, this region participated in the economic success, especially
by trade with Italy; Olivi witnessed the emergence of new cities and tremendous
wealth. At the age of twelve he entered the Franciscan order. In 1266/7 to 1270/2
he studied theology in Paris, especially under Bonaventura. He soon became known
for his radical “spiritual” views on poverty, attacking Thomas Aquinas, and some of
his views were condemned®’. He later lectured in Florence and Montpellier.

In the years between 1275 and 1279, he wrote on the usus pauper and published a
shorter text explaining that the Minorite Rule excludes the legitimacy of all

8 ERWIN ISERLOH, Die Spiritualenbewegung und der Armutsstreit, in: H. Jedin (ed.),
Handbuch der Kirchengeschichte, Band 3.2: Die mittelalterliche Kirche, Freiburg 1986, 453-
460.

8 BURR, Olivi and Franciscan Poverty. The origin of the usus pauper controversy,
Philadelphia 1989, 124.

% BRIAN TIERNEY, The Idea of Natural Rights. Studies on Natural Rights, Natural Law,
and Church Law, 1150-1625, Atlanta Ga. 2001.

9° TODESCHINI, Franciscan Wealth (n. 13), 108.

9" BALTHASAR, Geschichte des Armutsstreites (n. 10),156.

Collegium Medievale 2025



42 Mathias Schmoeckel

property®2. Drawing on Bonaventura, he tried to follow neatly the ideal of Francis%.
He defended the principle of poverty in conceiving of Francis as the “alter Christus”,
following the ideal of an evangelical life%. Olivi idealised this tradition as only the
highest state of poverty could be called usus pauper. He combined this idea with a dis-
tinction between two different kinds of ownership (dominium). He conceived the
ideal of absolute poverty as the highest state of dominium, because the use of the
thing was limited by the usus pauper, which displayed the self-mastery of the Francis-
cans. The other ordinary form of dominium was marked by the use and the forms of
private or public power over the thing®. In this perspective, the restricted use of
things, concentrating on the necessities of the poor, could prove one’s self-mastery,
freedom of will, and native dignity®°. In 1279 Nicholas III invited him to take part in
the preparation of his bull “Exiit qui seminat’.

But Petrus Joannis Olivis’ theory caused severe criticism among his opponents.
In 1282 legal procedures were taken to condemn him as a heretic. Although he had
to withdraw only some theories in the end, his recognition slowly deteriorated. First,
his writings were prohibited by the Franciscan order in 1283, but were rehabilitated
in 1285. Later the Council of Vienne (1311/12) tried to judge him as a heretic. After
1317, under John XXII, his writings were partially condemned?”. In 1318 his grave was

92 LANGHOLM, Economics in the Medieval Schools, Wealth, Exchange, Value, Money and
Usury according to the Paris Theolocical Tradition 1200-1350, (Studien und Texte zur Geis-
tesgeschichte des Mittelalters, 29), Leiden/ New York/ Kéln 1992, 348; BURR, Olivi and
Franciscan Poverty. The Origins of the Usus Pauper Controversy, Philadelphia 1989, 38, 43,
73; MARY BETH INGHAM CSJ, Franciscan Identity, Poverty and the Rational Will: From
Summa Halensis to John Duns Scotus, in: Lydia Schumacher (ed.), The Legacy of Early
Franciscan Thought, Berlin/ Boston 2021, 257-279, 262£f, each with more references.

9 SUSANNE CONRAD, Franziskanische Armut als Heilsgarantie. Das Zusammenspiel von
vita evangelica und Apokalyptik im Verstindnis von Petrus Johannis Olivi, in: G. Melville/
A. Kehnel (eds.), In proposito paupertatis. Studien zum Armutsverstindnis bei der mittelalterli-
chen Bettlerorden, (Vita regularis, 13), Miinster/ Hamburg/ London 2001, 89-99, 91.

9 BURR, Olivi and Franciscan Poverty (n. 88), 45,59.

% GIUSEPPE FRANCO, Einfithrung, in: Petrus Iohannis Olivi, Traktat iiber Vertrige,
Hamburg 2021, XLVIIL.

% INGHAM, Franciscan Identity, Poverty and the Rational Will: From Summa Halensis
to John Duns Scotus, in: Lydia Schumacher (ed.), The legacy of Early Franciscan Thought,
(Veroffentlichungen des Grabmann-Institutes zur Erforschung der mittelalterlichen Theologie
und Philosophie. Miunchener Universitatsschriften Katholisch-Theologische Fakultat, 65),
Berlin 2021, 257-279, 264-266.

7 PETER NICKL, Einleitung, in Petrus Johannis Olivi, Quaestio an in homine sit liberum
arbitrium/ Uber die menschliche Freiheit, (Herders Bibliothek der Philosophie des
Mittelalters, 8), Freiburg i.b./ Basel/ Wien 2006, 12.

Collegium Medievale 2025



Francis of Assisi and the rise of modern market law 43

taken away to prevent people from worshipping him?. So whilst Petrus Joannis Olivi
had been famous during his lifetime, the accusations of heresy damaged his fame and
the later recognition of his writings. So there was little interest in publishing his
writings when printing was invented. Only in the 20" century have his writings been
slowly rediscovered. New editions cover many subjects such as marriage, poverty,
economics, and more?. Nevertheless, these modern texts are just fragments of his
extensive works.

Olivi on free will

Petrus Joannis Olivis is noted today for his tract on human liberty, written around
1277 to 1282 in Florence. In reality, it is only a part of his “Liber Sententiarum’™°, a
commentary on the “Sentences” of Petrus Lombardus. Just one “guaestio” has been
published with this new attractive title'*. Here, Petrus Joannis Olivi tried to prove
the existence of the liberum arbitrium, as well as its theoretical possibility, starting
with reasoning to prove the power of intellect and inner will**2. Justice, he argues, is

% FRANCO, Einfithrung (n. 95), XVIII; INGHAM, Franciscan Identity, Poverty and the
Rational Will: From Summa Halensis to John Duns Scotus, in: Lydia Schumacher (ed.), The
legacy of Early Franciscan Thought, (Veroffentlichungen des Grabmann-Institutes zur Erfor-
schung der mittelalterlichen Theologie und Philosophie. Munchener Universitatsschriften
Katholisch-Theologische Fakultat, 65), Berlin 2021, 257-279, 262.

99 TODESCHINI, Richesse Franciscaine (n.2), 130 gives an overview on his texts; FRANCO,
Einleitung (n. 95), XLIIL.

°© NICKL, Einleitung (n. 97), 19, it is ,,questio 57 in secundum librum Sententiarum*.

1ot PETRUS JOHANNIS OLIvVI, Uber die menschliche Freiheit. Lateinisch/deutsch. Ubersetzt
und eingeleitet von Peter Nickl, Freiburg 2006 (Quaestio 57 zum zweiten Buch der
Sentenzen).

2 PETRUS JOHANNIS OLIVI, Quaestio an in homine sit liberum arbitrium/ Uber die
menschliche Freiheit, ed. P. Nickl (n. 101), A cap.IL.11, 36; cf. INGHAM, Franciscan Identity,
Poverty and the Rational Will: From Summa Halensis to John Duns Scotus, in: Lydia
Schumacher (ed.), The Legacy of Early Franciscan Thought, Berlin/ Boston 2021, 257-279,
267.

Collegium Medievale 2025



44 Mathias Schmoeckel

not possible without freedom, as any moral decision has to be taken freely*°2. Without
free choice, nothing good, not even friendship, can arise between men or with God.
Furthermore, free will is possible because the human mind is not motivated by
affections alone. Petrus Joannis Olivi clearly distinguishes affections from pos-
sibilities. Decisions can be taken on the ground of a collection of inner, yet reasonable,
arguments for action; furthermore, the concentration on main motives relies on the
reflection of the inner will, temperance, agitation, and other reasons which can
motivate actions*+. Therefore, it is principally human reason which is responsible
for decisions and the choice of its motives'®.

OLIVI ON CONTRACTS

Introduction
Petrus Joannis Olivi develops a modern theory of economics in several other texts,
which have been recently discovered by Giacomo Todeschini and have been discussed
by others ever since. Thus, he recently became recognised as a major author of the
new market-based economy. Together with two followers after more than a century,
(St) Bernardino of Siena (1380—1444) and (St) Antonino of Florence (1389—1459),
Petrus Joannis Olivi has been considered as seminal for a new trade-based economy
before the Reformation™®.

Today, Olivi is especially known for his “tract on contracts” written around 1293/5
as the foundation of a new market-oriented economic theory*”. His authorship,

3 PETRUS JOHANNIS OLIVI, Quaestio an in homine sit liberum arbitrium/ Uber die
menschliche Freiheit, ed. P. Nickl (n. 101), , B cap.IL.5.a, 74/76: ,Ordo autem iustitiae non est
participabilis ab eo quod nullam habet libertatem, nec refrenare se a praedictis secundum
ordinem justitiae potest fieri sine libertate, quia si non fit gratis et libere, numquam debet dici
fieri iuste seu secundum iustitiam.” Translated by Mary Beth Ingham (n.100): 268 at n.42:
Now one who does not have freedom cannot participate in the order of justice, nor can one
restrain one- self from the above according to the order of justice without freedom, because if
such [restraint] is not done freely, it ought never be called just or according to justice.

104 PETRUS JOHANNIS OLIVI, Quaestio an in homine si liberum arbitrium (Fn. 103), answer
— cap. I n.1, 54, compared to I n.1, 68.

105 PETRUS JOHANNIS OLIVI, Quaestio an in homine si liberum arbitrium (Fn. 103), answer
— cap. IL.19 n.4, 160.

1°6 L ANGHOLM, Ecomics in the Medieval Schools, Wealth, Exchange, Value, Money and
Usury according to the Paris Theolocical Tradition 1200-1350, (Studien und Texte zur Geis-
tesgeschichte des Mittelalters, 29), Leiden/ New York/ Cologne 1992, 345.

1°7 TODESCHINI, “Oeconomia Franciscana”, Il: Pietro di Giovanni Olivi come fonte per la
storia dell’etica-economica medievale, Rivista di storia e letteratura religiosa 13 (1977), 461-494.

Collegium Medievale 2025



Francis of Assisi and the rise of modern marketlaw 45

however, was discovered only in 1953'°%. In 1296,/7, Petrus Joannis Olivi worked again
on this text and added some remarks'®. The text was first published by Giacomo
Todeschini*® and also slightly later by Sylvain Piron™*. Giuseppe Franco recently
published another edition with a German translation™.

In the new editions, it consists of three or four parts on selling and buying (de
emptionibus et venditionibus), on usury (de contractibus usurariis) and some remaining
questions (dubia circa materiam contractuum), the last part dealing with restitutions
(de restitutionibus). Modern editors called it the “tract of contracts”, because it deals
with all different kinds of contracts. This is not, however, a clear concept of the time,
because “contract” meant mostly mutual obligations, often in relation to trade, but
did not yet clearly determine the range of applicable business transactions. Only in
the 16™ century, starting with Francois Connan (1508—1551), did the term “contract”
slowly become the generic term for all bilateral obligations based on mutual will*s.
Until then, based on classical Roman law, the difference in form, legal requisites, and
terminology was too important to conceive of as a single, unifying expression.

The text starts with the classical question of whether selling for a price, either
over or below its true value, is lawful. With reference to his knowledge of the cons-
tant practice in European markets, Olivi introduces two significations of “value”
(valor): one according to its true nature, the other according to the actual need. As
trade aims to provide men with the necessities of life, it can provide men with the
product everybody needs, but rarely exactly at the price known to be the one and
only true value. The latter perspective is thus more realistic.

°8 TODESCHINI, Richesse Franciscaine (n.), 151.

109 SILVAIN, Avant-Propos, in: PETRUS JOHANNIS OLIVI, Traité des contrats, éd. Sylvain
Piron, (Bibliothéque scholastique), Paris 2012, 38.

“o TODESCHINI, Un trattato di economica politica francescana: Il “De emptionibus et
venditionibus, de usuris, de restitutionibus” di Pietro di Giovanni Olivi, (Istituto storico italiano
per il Medio Evo, Studi storici, 125/126), Rome 1980.

1 TODESCHINI, Un trattato (n.106); PIERRE DE JEAN OLIvI, Traité des contrats (Fn. 109).
2 PETRUS JOHANNIS OLIVI, Traktat iiber Vertrige, ed. Giuseppe Franco, Hamburg 2021.

13 SCHMOECKEL, Frangois Connan (1508-1551), das Synallagma und die Foderaltheologie,
in: B. d’Alteroche/ F. Demoulin-Auzary/ O. Descamps/ F. Roumy (Hg.), Mélanges en
I'honneur d’Anne Lefebvre-Teillard, Paris 2009 [2010], 963-989.

Collegium Medievale 2025



46 Mathias Schmoeckel

Furthermore, things on the market can be assessed in three ways: on the basis of
their inherent qualities, on their necessity for life, or on the pleasure they create™.
Obviously, I can buy water because I am thirsty, because it is useful for my household,
or rather just for any pleasure. Of course, all these qualities are mostly based on
personal assumptions, not even compelling motives. The decision to buy, therefore,
is much more subjective than other choices, and people will be ready to pay different
prices for objects on the market. As a result, Olivi contradicts the common iustum
pretium doctrine. Though it might theoretically be possible to determine a price
generally applicable for all markets throughout the year, human interests mostly
prevail. If the emptor absolutely wants grain, he can pay a higher price in order to
outperform competitors.

According to Petrus Joannis Olivi this explains not only minor divergences from
the usual price, which frequently occur. Different evaluations in special markets,
situations, and times inevitably lead to different prices*. Moreover, the seller is not
even bound to reveal all deficiencies of his goods, as long as the emptor is not
endangered, or the discrepancy of the value is too high*¢. So the price can be determined
on the basis of different knowledge and will differ for many simple reasons.

The justice of the price is indicated by the consent, the common will of the parties,
which forms the foundation of the purchase™. The price reflects how much the object
is appreciated by the parties. In case grain becomes rare on a market, it would be
wrong for the government to intervene and augment the price*®. A higher price might
deter other buyers, and such an intervention in the market could encourage parties
to back off such bargains. The interdiction of higher prices in the future might
encourage possessors not to sell their products yet.

Petrus Joannis Olivi does not abandon the principle of the iustum pretium altogether,
but just develops different criteria for evaluating the market with a new flexibility™,

14 PETRUS JOHANNIS OLIVI, Traktat tiber Vertrige, lateinisch/ deutsch, ed. Giovanni
Franco, Hamburg 2021, here: De emptionibus et vendicionibus, distinctiones, n.8-11, 6 and 8.

For a first division of value as abstract and social use by Thomas Aquinas as a follower of Al-
bertus Magnus cf. Piron, Avant-Propos (Fn. 109), 56.

5 PETRUS JOHANNIS OLIvI, Traktat éiber Vertrige (Fn. 115), De emptionibus et
vendicionibus, n.45, 28.

u6 PETRUS JOHANNIS OLIvI, Traktat iiber Vertrige (Fn. 115), De emptionibus et
vendicionibus, n.49 and 50, 30.

17 PETRUS JOHANNIS OLIvI, Traktat iiber Vertrige (Fn. 115), De emptionibus et
vendicionibus, n.18 and 20, 12/ 14.

8 OL1vl, Traktat iber Vertrige (Fn. 115), De emptionibus et vendicionibus, n.42, 24/ 26.
19 Also BERIOU, Le vocabulaire (Fn. 74), 166.

Collegium Medievale 2025



Francis of Assisi and the rise of modern market law 47

also thanks to his thorough knowledge of the practice. There is even a psychological
dimension in his explanation of value™°. As a result, he could maintain many rules on
the just price, such as damages for exaggerated prices*. This is particularly the case
where buyers as consumers are endangered by goods with illicit supplements, e.g. in
wine, or by exaggerated prices*. We start to understand how unusual Petrus Joannis
Olivi’s understanding of the market of his day was and how much he was ready to
accept for the necessity of distributing goods in a continuously specializing society.

Second part

In the second part of the text, Olivi first comments on the legitimacy of loans, as also
the use of things can be expressed by the market and paid by their value™. If, e.g.,
houses or horses can be rented, this can be done equally with grain and gold, too™4.
The iustum pretium rule, however, is also valid for loans'.

Petrus Joannis Olivi continues with a rather lengthy debate on the legitimacy of
interest rates. By the loan (mutuum), the use of things is transferred to the other
party; it even becomes “his” thing according to Olivi***. Drawing apparently on
Thomas Aquinas, interest rates can legitimately be demanded because of expected
profit, of inherent dangers in the contract, or of damages”. Money can be used in
different ways, and even if it is borrowed in sacks to show of wealth, some price for
this use has to be paid*®. Money can even be invested and used as “capital”, in order
to produce profit®. Here Petrus Joannis Olivi used an Occitan term of his time in

20 TODESCHINI, Franciscan Wealth (Fn. 13), 117.

ETRU HANNI L1vI, Traktat tiber Vertrige (Fn. 115), De emptionibus e
2 P s JoHANNIS O Traktat tiber Vertrige (F 5), D ptionibus et
vendicionibus, n.54, 32.

22 PETRUS JOHANNIS OLIvI, Traktat tiber Vertrige (Fn. 115), De emptionibus et
vendicionibus, n.86, 52.

23 PETRUS JOHANNIS OL1vI, Traktat iiber Vertrige (Fn. 115), De contractibus usurariis,
n.2, 56.

24 PETRUS JOHANNIS OLIvI, Traktat tiber Vertrige (Fn. 115), De contractibus usurariis,
n.7, 58.
25 OLvl, Traktat tiber Vertrige (Fn. 115), De contractibus usurariis, n.11, 60.

26 PETRUS JOHANNIS OLIvI, Traktat tiber Vertrige (Fn. 115), De contractibus usurariis,
n.35, 68.

27 PETRUS JOHANNIS OLIVI, Traktat tiber Vertrige (Fn. 115), De contractibus usurariis,
n.39, 72 and n.51, 76.
39,7 51, 7

28 PETRUS JOHANNIS OLIV1, Traktat iiber Vertrige (Fn. 115), De contractibus usurariis,
n.63, 84.

Collegium Medievale 2025



48  Mathias Schmoeckel

order to describe bargains, which will not only return the borrowed money, but also
with a strong probability of some profit. Evidently, money bargains were frequent at
his time.

[. . .] non solum habet racionem simplices pecunie seu rei, sed eciam ultra hoc
quamdam racionem seminalem lucre quam communiter capitale vocamus, et ideo
non solum debet reddi simplex valor ipsius, sed eciam valor superadiunctus.

It does not have its reason only in the simplicities of the money or the thing, but also bey-
ond this seminal reason of profit, which we usually call capital, and therefore not only
the simple value has to be returned, but also the specially added value.

The wording is conclusive in many ways. He refers to the new word, but claims that
is has already become common by popular use. But he remains cautious and gives an
explanation for this phenomenon: the given coin, like a seed, created profit and, there-
fore, must be rewarded in returning more money than the initial sum. However, the
new term was not altogether innovative. DuCange in his dictionary lists nine
different uses of capitale, some of them as loans obviously in our sense, and a few
even earlier°.

This chance of profit is not just a void emptio spei, but can be compared to the
purchase of a pregnant cow, which soon will give birth to a calf, so that the thing will
exist (emptio rei speratae)™. In order to describe his point, Petrus Joannis Olivi divides
the sum of the money into the part which was given and the exceeding sum to be
returned, which he calls the “added valor”. The reason for the validity of such a
bargain is the “ratio seminalis”, the seminal reason, which is about to be realized. Ins-
tead of being sterile, money can be fruitful and profitable as long as it is used in a
skilful way by experts. One of Petrus Joannis Olivi’s most important innovations is
this distinction between the “capital” of the loan itself and the profit. Interest rates
are only justified if the use of the capital implies risks for the owner and thus justifies
interest rates by the lender in order to minimize the risk on the part of the lender. If

29 PETRUS JOHANNIS OLIVI, Traktat tiber Vertrige (Fn. 115), De contractibus usurariis,
n.63, 128

3° CHARLES DU FRESNE DU CANGE/ G.A. Louls HENSCHEL, Glossarium media et
infimee latinitatis, vol. 2, Paris 1842, 130-133, here 132 : capitale (7) with reference to documents
from 1178 and 1252. I am deeply indebted to Harald Siems for his hint and other precious
suggestions.

31 Max Kaser/ ROLF KNUTEL/ SEBASTIAN LOHSE, 22" ed. Miinchen 2021, Romisches
Privatrecht, § 52.9, 303.

Collegium Medievale 2025



Francis of Assisi and the rise of modern market law 49

the capital is returned in any case, there is no risk and no interest rates can be jus-
tified®2.

In the third chapter, some special contracts are explored. Olivi explains that usury
can only occur in the context of loans®3. In the case of contracts which are not a loan,
but rather a gift or a purchase, no usury can occur, but at most parts of the contracts
can be regarded as an injustice’. In the same way, the owner can sell some time, in
which the goods can be used, to others™.

In some cases, the money may be paid later according to subsequent events. This
contract based on future developments is commonly called a “future”; until today it
is a very risky contract and its legitimacy has been debated ever since. Petrus Joannis
Olivi had no doubt, however, in accepting this business contract as long as the just
price was not exceeded®®. He even acknowledged that contracts with the chance of
an imminent return of profit can be more valuable than contracts in other situations™’.
A contract on future goods can be the reason to reduce the price, because, e.g. the
crop is not yet ripe, and the emptor has the risk of failed harvest'®.

Loaning money for risky games, however, constitutes also the case of usury™.
This does not depend on the obvious risks, but results from the pure pleasure implied
in such frivolous bargains.

Third part

Everything that is not owned by the possessor has to be returned. Moreover, all

damages have to be compensated: only life itself cannot be restituted or expressed in
B2 PETRUS JOHANNIS OL1vI, Traktat tiber Vertrige (Fn. 115), Dubia circa materiam

contractuum, n.28-31, 106.

3 PETRUS JOHANNIS OLIvI, Traktat tiber Vertrige (Fn. 115), Dubia circa materiam
contractuum, n.39, 72.

34 PETRUS JOHANNIS OLIvI, Traktat tiber Vertrige (Fn. 115), Dubia circa materiam
contractuum, n.21, 98.

35 PETRUS JOHANNIS OL1vI, Traktat tiber Vertrige (Fn. 115), Dubia circa materiam
contractuum, n.23, 100.

3¢ PETRUS JOHANNIS OL1vI, Traktat iiber Vertrige (Fn. 115), Dubia circa materiam
contractuum, n.16, 69.

7 PETRUS JOHANNIS OLIvI, Traktat tiber Vertrige (Fn. 115), Dubia circa materiam
contractuum, n.51, 118.

38 PETRUS JOHANNIS OLIvI, Traktat tiber Vertrige (Fn. 115), Dubia circa materiam
contractuum, n.53, 120.

39 PETRUS JOHANNIS OLIvI, Traktat iiber Vertrige (Fn. 115), Dubia circa materiam
contractuum, n.79, 139.

Collegium Medievale 2025



50  Mathias Schmoeckel

money. As long as the profit was caused during the lifetime, it can be paid; later events
do not have to be taken into consideration. Everything which was gained in frivolous
ways has to be returned°. All sentences, including obligations of payment, have to
be fulfilled#'. Equally, everything that exceeds the just price has to be returned2.

However, not all cases with regard to such obligations can be mentioned here.
Obligations may regard others than the contract parties themselves. If a contract party
is not paying the restitution, it might become the obligation of the trade agent or the
public notary to pay for the damages etc.*® Family members might be liable for their
husband or father. Even third parties who concluded contracts with known usurers
might be obliged to return all the money they received from the usurer in order to
return it to the wronged party*4. The last sections all deal with the question of when
and how damages have to be compensated.

Many more cases and exceptions could be described. Generally, Gregory IX did
not want to accept risk as a reason for interest rates (X 5.19.19, Canon Naviganti
[1227—1234]); this question still needed the explanation of Thomas Aquinas.

The specialists
Clearly, Olivi knew the trade and markets of his time better than most lawyers, who
still equated merchants and craftsmen. This is a reason why Olivi helped to establish
a better understanding of the trade of his century™®. Furthermore, Petrus Joannis
Olivi accepted the authority of these experts to explain his admiration for the dy-
namics of the market. He appreciated their expertise in the forces of the market.
Their long education and perilous adventures showed their civic heroism, their
success proved them to be virtuous specialists in their trade, and they were necessary
for the modern economy, like even Christ for the poor people™©.

Merchants appeared to him as trained specialists in fixing prices, inventors of
business forms, and founders of their commerce'¥. He accepted their success as the
result of their expertise and justified their profit as the price which society owed them

4° PETRUS JOHANNIS OLIVI, Traktat tiber Vertrige (Fn. 115), De restitutionibus, n.3f, 142
and 144/ n.8, 146/ n.15, 152
41 PETRUS JOHANNIS OLIVI, Traktat tiber Vertrige (Fn. 115), De restitutionibus, n.24, 158.
42 PETRUS JOHANNIS OLIvI, Traktat tiber Vertrage (Fn. 115), De restitutionibus, n.32, 164.
43 PETRUS JOHANNIS OLIVI, Traktat tiber Vertrige (Fn. 115), De restitutionibus, n.47, 176.
44 PETRUS JOHANNIS OLIVI, Traktat iber Vertrige (Fn. 115), De restitutionibus, n.56, 184.
45 TODESCHINI, Franciscan Wealth (Fn. 13), 128.
46 TODESCHINI, Richesse Franciscaine (n.2), 187.
47 TODESCHINI, Richesse Franciscaine (n.2), 142

Collegium Medievale 2025



Francis of Assisi and the rise of modern market law 51

for their contribution to the market and their necessary function therein®. Their
professionality guarantees the rationality of the market, their experience the chance
of profitable bargains™.

SuMMARY
Petrus Joannis Olivi clearly had some special insight into the international market of
his time®° and the professional exchange of goods in Southern France and Northern
Italy®*, thanks to both his native country and his career in the Franciscan teaching
system. His experiences of the business transactions of the merchantmen in his
country prove a strong interest in this commercial business and at the same time a
commercial practice much more “modern” than previously assumed. In some cases,
the harvest could even be sold before autumn by contracts in the style of futures.

Petrus Joannis Olivi gave a new legitimation to the market, where all things and
services could be sold or hired. With the intention to change goods and activities for
the maintenance of human society and the common good, the market became not
only a necessity, but also a new skill for supplying mankind with all things necessary
for life. Moreover, it could be regarded as a new device to guarantee a basic justice,
mainly on the basis of reciprocity, legitimised with the new knowledge of Aristotle’s
Nicomachean Ethics and this tradition®*. The mercator was no longer a potential
criminal living off usury, but a modern specialist for the market, working for, and
assuring the preconditions of, human society™3.

In the tradition of price theory, Olivi’s theory had great influence, especially in
Italy®*, but rather more due to his followers than his writings, which became banned
as heretical. It has been recognized as the most advanced work of scholastic thought

48 TODESCHINI, Richesse Franciscaine (n.2), 163, 173, 196.
49 TODESCHINI, Richesse Franciscaine (n.2), 161.
5° TODESCHINI, Richesse Franciscaine (n.2), 213.

51 TODESCHINI, Un trattato di economia politica francescana: il “De emptionibus et
venditionibus, de usuris, de restitutionibus” di Pietro di Giovanni Olivi, Roma 1980, (Studi
storici, 125/126), 14 refers to a “mentalita profondamente economicizzante”.

52 TODESCHINI, Richesse Franciscaine (n.2), 173 describes a “play of reciprocity”.

3 TODESCHINI, I mercanti e il Tempio. La societa cristiana e il circolo virtuoso della ri-
chezza fra Medioevo ed Eta Moderna, Bologna 2002, 349.

54 Cf. AMLETO SPICCIANI, La mercatura e la formazione del Prezzo nella riflessione
teologica medioevale, (Atti della Accademia nazionale dei Lincei), Roma 1977, 150f concept of
price in the writings of Thomas Aquinas, Henry of Gand, Pietro di Giovanni Olivi (181f), 25
on Olivi’s “Tractatus de emptione et venditione” and the Italian tradition (271).

Collegium Medievale 2025



52 Mathias Schmoeckel

on economic issues, and furthermore, he seems to be one of the most interesting and
important authors among the Franciscan Spirituals'.

Once again, we found an elaborate relationship between the veneration of the
ideal of poverty and a realistic comprehension of the contemporary market®, which
we already recognized in essence in the thoughts of Francis of Assisi. The most
fervent defender of the ‘Alter Christus’ and the principle of poverty showed great
understanding or even sympathy for the development of the new market transactions,
including the use of the capital and its profit.

The first money deposits and the establishment of banks

Petrus Joannis Olivi proves that money bargains were known, as well as commonly
and proficiently used, at the end of the 13% century. We can assume the presence of
a class of merchants and others who knew how to use this market to their advantage.
We must suppose, furthermore, that Southern France and Northern Italy also had
the necessary institutions for such a market. If money was used to store wealth, there
was the necessity of safe places where such coins of silver and gold could be stored
with little risk. The presence of such deposits at the same time provided the logic, or
even necessity, of bargains concerning money. In other words, these commercial cities
needed banking institutions for safe accommodation of money™’, and, moreover, that
these “mountains” of money were used for all kinds of purposes of the town and the
merchants in order to ensure its productivity™®.

After dark centuries of poverty in which Europe had had little use for money,
and tradition preferred agriculture as the only chance to increase wealth®?, change
came slowly. Since the end of the 12™ century, there is evidence in the cities of
Northern Italy* that they accumulated money and developed strategies for a safe
and lucrative storage of coins*®’. These treasures needed administration by bankers

55 JOSEPH CANNING, The Paradox of Franciscan Use of Canon Law in the Fourteenth-
Century Poverty Disputes, in: M. Robson/ P. Zutshi (eds.), The Franciscan Order in the Me-
dieval English Province and Beyond, Amsterdam 2018, 255-270, 258.

156 TODESCHINI, Richesse Franciscaine (n.2), 167.
157 TODESCHINI, Richesse Franciscaine (n.2), 155.
58 TODESCHINI, Richesse Franciscaine (n.2), 243.

59 WOLFGANG TRAPP, Kleines Handbuch der Miinzkunde und des Geldwesens in Deut-
schland, Stuttgart 1999, 68.

60 FAVIER, De I'Or et des épices : naissance de 'homme d’affaires au Moyen Age, (Pluriel
Histoire), Paris 1987, 289.

1 TODESCHINI, La banca e il ghetto, Roma/ Bari 2016, 22.

Collegium Medievale 2025



Francis of Assisi and the rise of modern market law 53

and governments, as it became immediately obvious that money conveyed power
over the public order. In Bologna, it was even the family of the bankers, the Pepoli,
who took over the government of the city™®.

Theory in particular was late to acknowledge the new significance of money. Of
course, money as a measure of value and means of exchange was a part of Aristotle’s
teaching, which formed the European tradition*. Whilst a first tract on state
economy was published already at the end of the 1190s, namely Richard FitzNeal of
Ely’s “Tractatus de Scaccario”, the first theory on money was developed only in 1370
by Nicholas Oresme, in his “De Moneta™. Only in the 13 century did authors like
Henry of Ghent (1217—1293) start to accept the advantages of money and abandon
the old distinction between the good production of farmers and dishonest business
of merchants”. Recently, Wolfgang Ernst and David Fox edited an innovative
volume on the history of money law*®. For a long time, banks were seen as inventions
of the 15" century'”. Once again, these innovations are linked with Franciscan monks

1> TODESCHINI, La banca e il ghetto (Fn. 160), 22. For the Florentine company of the
Peruzzi cf. EDWIN S. HUNT, The Medieval Super-Companies, Cambridge 1994.

5 LANGHOLM, Economics in the Medieval Schools, Wealth, Exchange, Value, Money
and Usury according to the Paris Theolocical Tradition 1200-1350, (Studien und Texte zur
Geistesgeschichte des Mittelalters, 29), Leiden/ New York/ Kéln 1992, 134; JOEL KAYE,
Economy and Nature in the Fourteenth Century. Money Market Exchange, and the
Emergence of Scientific Thought, Cambridge 1998, 46.

%4 The “De Moneta” of Nicholas Oresme and English Mint Documents, ed. Charles
Johnson, London 1956, 3/5.

5 KAYE, Economy and Nature (Fn. 162), 103.

166 For the history of money law cf. THOMAS RUFNER, Money in the Roman Law Texts,
in: D. Fox/ W. ERNST, Money in the Western Legal Tradition. Middle Ages to Bretton
Woods, Oxford 2016, 93-109; WOLFGANG ERNST, The Legist’s Doctrines on Money and the
Law from the Eleventh to the Fifteenth Centuries, ibidem, 110-135, who proves some
awareness of the problem since Pillius in late 12 century; FABIAN WITTRECK, Money in Me-
dieval Philosophy, ibidem 53-70, 59 on the central role of Thomas Aquinas; STEFAN KOTZ,
The Last Scholastic on Money, ibidem, 71-89.

167 ANSCAR PARSONS, Bernardine of Feltre and the Montes Pietates, Franciscan Studies
1.1 (1941), 11-32, 11; HERIBERT HOLZAPFEL, Die Anfinge der Montes Pietatis (1462-1515),
Miinchen 1903; MENNING, The Monte’s 'Monte’: The Early Supporters of Florence’s Monte
di Pieta, Sixteenth Century Journal XXIII n.4 (1992), 661-676, 663; same, Charity and State
in the late Renaissance Italy, The Monte di Pietd of Florence, Ithaka NY. 1993; RICHARD
HILDRETH, The History of Banks: To which is Added, a Demonstration of the Advantages
and Necessity of Free Competition in the Business of Banking Hillard, Gray & company,
London 1837 reimpr. New York 1968, 5f, pointing at Venice in the 12 or 13™ century.

Collegium Medievale 2025



54  Mathias Schmoeckel

like Bernardino da Feltro or Marco di Matteo Strozzi OFM; the “Monte di Pietd”
in Siena, established in 1472, is regarded as the oldest bank in Europe.

Of course, the Church contributed to the use of money. Charities raised money
throughout Europe and tithes had to be transferred, at least partially, to Rome. This
was easier in coins and was often carried out by banks*s. The Church assumed a
rather restrictive, but not hostile, position towards the growing money business*®.

Todeschini also recently explained the remarkable presence of foreigners, es-
pecially Jews, in money transactions. Lombards and Tuscans, outside their countries,
were also involved in the early banking business. Obviously, foreigners were regarded
as particularly fit for this trade°. Foreigners had less reason to be bound by their
families or networks; they could remain neutral with regard to domestic quarrels
more easily than others. Furthermore, their business depended on their good
reputation. Much less than citizens, foreigners could not afford any scandals. Just as
in the administration of the cities of Northern Italy, with the famous constitution of
the magistrates established by Emperor Frederick Barbarossa, people from outside
the town were entrusted with the positions of mayors and judges, in order to avoid
partiality. The mendicant orders, of course, could not fulfil this task as they had to
stay out of commerce altogether.

In this light, we should be more aware of copious chapters on such bargains, as
we find in the literature of the public notary Rolandus de Passageriis (1234—1300).
Obviously, notaries were not only aware of such new contracts”, but took part in
their documentation and the realization of such bargains. They also probably took
part in their development. In light of the new discoveries in the work of Petrus
Joannis Olivi, more of the legal practice should be discovered in this author.

18 S, KRISTENSEN, Money and religious devotion in medieval Northern Europe, in: Sv.
H. Gullbekk/ Ch. Kilger/ St. Kristensen/ H. Roland (eds.), Coins in Churches Archaeology,
Money and Religious Devotion in Medieval Northern Europe, London/ New York 2021, 3—
28; De decimis, Der Beitrag der Kanonisten zur Entstehung eines kirchlichen Steuerrechts, in:
David von Mayenburg/ Franck Roumy/ Orazio Condorelli/ Verf. (Hg.), Der Einfluss der
Kanonistik auf die europiische Rechtskultur, Band 5: Das Recht der Wirtschaft, (Norm und
Struktur, 37.5), Kéln/ Weimar/ Wien 2016, 405-431.

1% ANDREAS THIER, Money in Medieval Canon Law, in: David Fox / Wolfgang Ernst
(eds.), Money in the Western Legal Tradition: Middle Ages to Bretton Woods, Oxford 2016,
136-166, 148 with reference to Hostiensis as an example.

7> TODESCHINIL, La banca e il ghetto (Fn. 160), 32, 37.

7t TODESCHINI, La banca e il ghetto (Fn. 160), 20 with reference to ROLANDUS DE PAs-

SAGERIIS, Summa totius artis notariae, Venice 1546 re-ed. Roma 1977, [written around 1245,
pars I, cap.3 “de debitis et creditis”.

Collegium Medievale 2025



Francis of Assisi and the rise of modern market law 55

Franciscans and Magnus Lagabgtir

THE RELATION OF FRANCISCANS WITH ROYALTIES

All parts of European society in the 13™ century were fascinated by Francis, even
princes. Starting in 1223, for example, (St) Elisabeth of Thuringia (1207—1231) was
acquainted with the teaching of Francis of Assisi and tried to follow his example from
a very young age. She was the daughter of the King of Hungary, and married the
Landgrave of Thuringia, Duke of Austria etc. The younger brother of her husband,
Heinrich Raspe, became governor of the Empire in 1242 and in 1246 was even elected
as King Henry IV. Obviously, her family was quite in the centre of imperial politics
at this time, which was also true for her descendants.

After the early death of her husband, she vowed obedience in 1228 to a dubious priest,
Konrad of Marburg, in the Franciscan church of Eisenach, and abandoned all wealth
and luxury until her early death in 1231. In 1235 Elisabeth was already officially recognized
as a saint of the Church**, and certainly became one of the most famous saints of the
time. Her case illustrates how the ideal of poverty inspired even the highest families.
Her large family and many others spread the news. Her son Hermann II (1222—1241)
was educated in Paris, whilst her daughter Sophie (1224—1275) became Duchess of
Brabant, whose son became the first Landgrave of Hesse. In 1237 Caesarius of Heis-
terbach had already incorporated her story into his most famous book of miracles”.

Count Adolf IV of Holstein (before 1206—1261) had vowed in 1239 to become a
priest in case of a victory of his enemy; consequently, in 1240 he entered the Francis-
can monastery in Hamburg. His daughter Mechtild, marrying Abel of Schleswig,
later King of Denmark, started the connection of the two duchies and the affiliation
with Denmark. Many royals throughout Europe now entered holy orders, often in
Franciscan monasteries.

In Norway, it was King Hikon IV Hikon(ar)son (1217—1263) who invited or
welcomed the first Franciscans. In Bergen, Oslo, and Trondheim the first seem to
have arrived in the 1220574 The kings helped to build the first monasteries and chur-

72 ARNO BORST, Elisabeth, NDB, vol. 4, Berlin 1949, 452.

73 CAESARIUS VON HEISTERBACH, Vita sancte Elyzabeth lantgravie (1236—1237), in: A.
Huyskens/ A. Hilka (eds.), Die Wundergeschichten des Caesarius von Heisterbach, vol.3:
Die beiden ersten Biicher der Libri VIII Miraculorum: Leben, Leiden und Wunder des
heiligen Engelbert, Erzbischofs von Koln; die Schriften iiber die heilige Elisabeth von
Thiiringen, Publikationen der Gesellschaft fiir Rheinische Geschichtskunde, Bonn 1937.

7 SYNN@VE MYKING, The universal and the local: religious houses as cultural nodal points
in medieval Norway, in: S. Suppersberger Hamre (ed.), Foreigners and Outside influences in
Medieval Norway, Oxford 2017, 75-96, 83.

Collegium Medievale 2025



56  Mathias Schmoeckel

ches from the 1240s, like in Tgndsberg. In the mid 1260s, Magnus Hikonarson
invited yet more Franciscans to Norway*®. Hakon also used the monks as lay judges
(sendemenn), as was also done in Scotland and on the Norwegian islands*7.

Magnus Hikonarson gave the order to reconstruct the first Franciscan church in
Bergen in stone, which was named the St Olav’s Church in the 1250s, named after
the martyr king who introduced Christianity in Norway. After yet another fire, King
Magnus VI Lagabgtir (1238—1280) became the main benefactor of this church, which
became the cathedral of Bergen after the fire of 1270.

Hakon IV and his son are known to have been interested in a peaceful cooperation
with the Church. The “Treaty of Tgndsberg”, the Norwegian concordat of 1277,
agreed on ecclesiastical jurisdictional rights and divided the spheres of authority in
the Norwegian realm. Both understood that cooperation with the Church helped to
grow authority and planful administration in Norway. Laurence Octave was the first
Franciscan in Scandinavia to become a bishop: in 1246 he became archbishop of
Upsala, and Innocent IV did not accept his refutation of the new dignity*”. Since
1226, the Pope also tried to use Franciscans for the administration of Norway’s dio-
ceses”. The mendicant orders participated in the Norwegian government of
ecclesiastical structures and the propagation of knowledge. Norway provides for a
wonderful example of the different uses of the friars in the expansion of the administ-
ration of towns, dioceses, and the court.

75 LOUISE DIGERNES, Fransiskanerordenen i det norske middelaldersamfunnet (Master
thesis), cf. https://bora.uib.no/bora-xmlui/bitstream/handle/1956/4119/69630733.pdf?
sequence=1&isAllowed=y, last 7.5.2022, 15f; more general for his ecclesiastical politics cf.
KIRrsI SALONEN/ KURT VILLADS JENSEN, Scandinavia in the Middle Ages 900-1550. Between
Two Oceans, Abingdon 2023, 78, 163. For a context with the secular legislation as a Magna
Charta of Norway cf. Dillon Richard Frank Knackstedt, A Kingdom of Co-Inherence: Chris-
tian Theology and the Laws of Magnus the Lawmender of Norway, 1261-1281, Master Theses,
Western Michigan University, 2019], https://scispace.com/pdf/a-kingdom-of-co-inherence-
christian-theology-and-the-laws-of-4whgoyd3sx.pdf, last 25.4.2025, 10.

7¢ PETER ANDREAS MUNCH, The Chronicle of Man and the Sudreys, Douglas 1874, 226.
177 DIGERNES, Fransiskanerordenen (Fn. 174), 24.

78 JoHN MCCLOSKEY, The Life of Saint Francis of Assisi: and a Sketch of the Franciscan
Order, New York 1867, 303.

79 DIGERNES, Fransiskanerordenen (Fn. 174), 74.

Collegium Medievale 2025



Francis of Assisi and the rise of modern market law 57

WEALTH AND SOCIAL CARE

But there was another way in which the Franciscan movement propagated in Europe.
The first Franciscan brothers were swept along with the expansion of trade and the
establishment of new cities, typically in Southern France and Italy**°. They were att-
racted by the task of serving as confessors to the newly established craftsmen and
merchants. At the same time, they were apparently respected for their good counsel
and their expertise, even in the questions of the new market. In this way, the first
Franciscans might not have come by royal invitation, but of their own initiative, even
perhaps in the lifetime of Francis around 1222, together with the other voyagers
who wanted to become citizens in Norwegian cities, probably via Saxony and
Denmark® This links the cities of Norway with many other European cities.

Franciscans were known to care for the poor. Their presence was therefore at the
same time a means to spread the necessary knowledge in economic issues, to stabilize
the society by caring for the poor, and, by commenting on current developments, to
correct economic misbehaviour® and to enhance general acceptance of the new
economic system.

The link of economic growth and social care on the one hand and the success of
the Franciscan movement on the other has been studied in particular since Jacques
Le Goff invited European historians to describe this link*®. Economic success and
care for the poor form a “complexio oppositorum”, which belong together. The
emerging towns needed the business for their success, but also the infrastructure that
cared for the needy. The expertise of Franciscans could be used to set up new cities'®.
This was true for Italy and Southern France and can be found in many new cities
around Europe as well. So even if we still do not have the documentary evidence, we

8o KARL BALTHASAR, Geschichte des Armutsstreites im Franziskanerorden (n. 10), 236.

®1 McCLOSKEY, The Life of Saint Francis of Assisi: and a Sketch of the Franciscan Order
New York 1867, 303; on the history of Franciscan historiography for Scandinavia cf.

LoOUISE DIGERNES, Fransiskanerordenen i det norske middelaldersamfunnet (Master
thesis), cf. https://bora.uib.no/bora-xmlui/bitstream/handle/1956/4119/69630733.pdf?
sequence=1&isAllowed=y, last 7.5.2022, 14.

#2 JARGEN NYBO RASMUSSEN, The Franciscans in the Nordic Countries, in: H. Roelvink
(ed.), Franciscans in Sweden. Medieval Remnants of Franciscan Activities, Assen 1998, 6-21, 9.

5 For example CECILIA IANNELLA, Giordano da Pisa. Etica urbana e forma della societa,
Pisa 1999, 106 for this Dominican preacher.

#4 g GOFF, Ordres mendiants et urbanisation de la France médiévale. Etat de I'enquéte,
“Annales. Economies. Sociétés. Civilisations” 25 (1970), 924-946.

%5 In this sense for a later age JuLIA MCCLURE, The Franciscan Invention of the New
World, Cham 2017.

Collegium Medievale 2025



58  Mathias Schmoeckel

can assume that the same motives also applied in Bergen. Furthermore, as Franciscans
were known for their erudition, a Franciscan monastery could also serve as the first
step for education in the town. For such reasons, Franciscans were welcome, or even
invited, when they arrived together with the new citizens of Bergen. With their es-
tablishment of social care in these new towns, they helped to make the cities liveable.

A short comparison with the Norwegian law code of 1274 might be helpful**¢.
Where it treats the law of destitute people (VIII-5), it describes debts as a chance to
rebuild what was lost. Oaths and custody are no longer preferred ways to ensure that
the money is given back, albeit their little chances, but instead sureties of relatives
and a promise of the lessor to work the debt off are proposed. The worst reaction of
the debtor would be to run away and forfeit the chance to solve the problem.

By its economy, the society gives chances, and the task of the legislator is to
exclude impossible contracts. Six prudent people have to assess, how long a cow can
be rented, and no one should be obliged to pay the rent for a longer period (VIII-14).
The king and his magistrates grant fair and equal chances in this kingdom, they serve
the rich and the poor, the young and the old, and even foe and friend alike (I-10).
They have helped individuals to provide for their future, e.g. in buying seeds (VII-
12). Only if the legislator is aware of the different positions of everybody, all men
can use their individual chances in the same way. When a marriage is ended by death,
the surviving part has to ensure that no child is left without any means (V-14). In the
same way, the king has to enact provisions for the protection of the rich and the poor
(IV-3).

For this reason, this kingdom does not want to revenge misdeed by equally
atrocious wounds, all must look for ways instead to ameliorate the society following
the advice of good people (IV-3). By bringing the poor to the places, where work
waits to be done, the kingdom cares for the poor and at the same time provides for
the necessities of production and the wealth of the law (V-57).

In this perspective, the lawgiver shows his concern for all parts of the society as im-
portant. This is reminiscent of Franz’s praise of the sun, according to which there
are no unimportant parts of creation, or of his conviction that all parts of society

8¢ The code is cited here according to the translation of JOHANNA KATRIN FRIDRIKS-
DOTTIR: Magnus the Lawmender’s Laws of the Land , London 2024, https://www.routledge.
com/Magnus-the-Lawmenders-Laws-of-the-Land/KatrinFridriksdottir/p/book/
0781032610542 %stsltid= AfmBOoqrPLFiEpgyBP85Aioseditk JqHfxZGChx67_PXw]82Cq7V
oPzR, last 8.5.2024, which follows the oldest manuscript of the code, (citing the book and the
article); while the German edition of RUDOLF MEISSNER (ed.), Landrecht des Konigs Magnus
Hakonarson, (Germanenrechte Neue Folge/ Nordgermanisches Recht 1), Weimar 1941)
followed a version of 1840; the numbering differs.

Collegium Medievale 2025



Francis of Assisi and the rise of modern marketlaw 59

must work together to strengthen the economy. Once again, we do not find direct
references from the lawbook to the Franciscan movement. Yet we find similar inter-
est, particularly in an almost modern concern for all parts of the Norwegian society
including a proper poor relief law.

THE MERCHANT'S MODEL

Whilst we still lack more detailed information on the role of Franciscans in stabilizing
the royal government in Norway or setting up a new commercial centre in Bergen,
it is clear that Norway took part in the European fascination with the new mer-
chantmen.

An important text from the time of King Hikon IV describes the ideal education
for a king’s man around the mid 13% century, which gives important indications in
our context. The text is called “King’s mirror” or “Konungsskuggsid” and describes
the conversion of a father with his son, who plans his career. The text itself proves a
link between Norway and the University of Paris in the 13™ century, where the idea
of the “four sisters” was found™.

It contains the story of a father who shares his own experiences with his son*.
Until now we do not know about the author’s contact to Franciscan movement'®.
But it agrees with Franciscan thought that man should be better educated in order to
serve the country and the society. The book tries to convey the ideal of manliness of
the king’s men, describing good life and courtly manners, which includes humility*°.
In the end, this describes also the ideal of the king*. Most parts of the book describe
the proper administration of justice. The father advises his son to study the law books,
but also the custom of the land. Using many examples, the father tries to explain how
truth, peacefulness, justice, and charity are realized in judgement, sometimes with
leniency, in other times with strictness.

%7 JORN YREHAGEN SUNDE, Daughters of God and Counsellors of the Judges of Men:
Changes in the Legal Culture of the Norwegian Realm in the High Middle Ages’, in: Stefan
Brink/ Lisa Collinson (eds.), New Approaches to Early Law in Scandinavia, Acta Scandinavica,
39, Turnhout 2014, 131-83.

8 Thus RUDOLF MEISSNER, Einleitung, in: Der Konigsspiegel. Fahrten und Leben der
alten Norweger aufgezeichnet im 13. Jahrhundert, Leipzig/ Weimar 1978, 6; for a commentary
cf. also Jens Eric Schnall/ Rudolf Simek (eds.), Speculum regale. Der altnorwegische Konigs-
spiegel (Konungs skuggsjd) in der europdischen Tradition, Wien 2000.

9 On the political thought and moral teaching of this text cf. SVERRE BAGGE, The Political
Thought of the King’s Mirror, Brepols 1987.

©9° Chap. 40, 140, 146.
91 Chap. 43, 156.

Collegium Medievale 2025



60  Mathias Schmoeckel

The first three chapters, however, deal with his first occupation as a merchant. It
also serves to describe some voyages, even to Greenland and the wonders of the
territories belonging to Norway. Although the son plans to become a member of the
royal court, studying countries and languages serves as a good first education’. Mer-
chants have to risk their lives and their goods and find trustworthy partners abroad
instead of looking for immediate success, which would be the difference between
true merchantmen and cheaters. Good merchants have to show courage and
determination, have to learn how to conclude contracts — always in presence of wit-
nesses — and to know the law to defend their own position in trials*?. Distribution
of wealth should minimize risk, and profit should be shared with God and the
Church. In this text, true merchants serve as the ideal of men, and their job is
conceived of as the best education for the future powerful elite serving the king.

Compared with the rest of the text, which is less theoretical and tells more of
personal experience, the short part on trade seems more the sketch of an ideal. The
rest of the book explains the duties of people working in the royal administration.
Even the king himself as the highest judge of his realm has to pass sentences which
are just. A famous story of the four sisters illustrates this ideal. These sisters are jus-
tice and verity, which generally determine the verdict, but sometimes the decision
has to be mitigated by the others, charity and peacefulness. The death penalty is harsh,
but just, so long as it is necessary™+. All judges have to avoid greed, enmity, violence
and the influence of friendship*».

This ideal, however, of exploring the world, extending knowledge, and working
for the common good, seems very close to the attitude of the Franciscans. The
fascination was not motivated solely by economic success. It was, rather, a new spirit
of individual chances and obligations. These first businessmen discovered new pos-
sibilities and engaged themselves in order to be successful. This ability of individuals
to change their lives and the conditions of their families and neighbours taught a new
lesson of human possibilities*®. Everybody could find new success and at the same
time take part of it to care for the needy. Once again, we find a link between the

92 Chap. 3, 28.
95 Chap. 4, 30.
94 Chap. 61, 213.
95 Chap. 59, 208.

196 PETER SCHALLENBERG, Armut oder Ethik? Der Beginn der Sozialethik in der franzis-
kanischen Armutsbewegung, in: H.-D. Heimann/ A. Hilsebein/ B. Schmies/ Ch. Stiegemann
(eds.), Gelobte Armut. Armutskonzepte der franziskanischen Ordensfamilie vom Mittelalter
bis in die Gegenwart, Paderborn/ Miinchen/ Wien/ Ziirich 2012, 67-80.

Collegium Medievale 2025



Francis of Assisi and the rise of modern market law 61

chance of successful business and the obligation to care for the poor in the vicinity.
It was a new morality which helped Europe to grow in every conceivable way.

Much of the necessary knowledge, also in commerce, was propagated by the
Franciscans and Dominicans in the 13" and 14™ centuries. Francis encouraged his
friends and his readers to use their individual abilities for their and the society’s best.
This spirit emboldened entrepreneurship avant la lettre just as it inspired everybody
else to look out for chances to make the world a better place. The changes in law and
economy described here are nothing but fruits from the same tree of Franciscan
theology. The same seems true for the Konungsskuggsid.

Already Quaglioni pointed at the major shift from an economy which argued in
theological terms to a theology that also took the economy into consideration'’. The
preaching and teaching of the mendicant orders taught their contemporaries this new
spirit as well as the new, rather technical vocabulary®®. Life became a challenge for
everybody to mend his destiny as well as his society.

Summary
Francis of Assisi already struck his contemporaries with his new perception of the
world. In the old “Portiuncula” he saw chances where others just found decay. He
addressed his surroundings, even the creatures, praising their individual capabilities
and skills. He encouraged everybody to take initiatives to settle debts or to correct
faults. Each position was different and yet full of its own special wonders, as Francis
explained in his “Canticle of the Sun”. Many things had to be endured, but life offered
so much many chances. And the new economy of his age introduced the plurality of
the nations and regions, finishing the unity in the tradition of the Empire®°.

Francis of Assisi changed the world with the keen perception of his society and
the commitment to all its members, which allowed him to combine the opposite sides
of life. Freedom was also self-mastery*°. Visitors perhaps first noticed those Francis-
cans who lived with the lepers and the homeless, but they also served as the confessors
of the mighty and wealthy. The ideal of poverty presupposes wealth, and every society
needs food as well as a hint of a better world>*. Like the different sides of a coin, the

97 DIEGO QUAGLIONI, A review of: Un trattato di economia politica francescana: Il “De
emptionibus et venditionibus, de usuris, de restitutionibus” di Pietro di Giovanni Olivi by
TODESCHINI, Studi Storici 23 n.2 1982, 468-470, 468.

98 BERIOU, Le vocabulaire (Fn. 74), 151-186.

99 LE GOFF, Saint Francois d’Assise, Paris 1999, 156.

200 For Alexander of Hales cf. INGHAM, Franciscan Identity, Poverty and the Rational

Will: From Summa Halensis to John Duns Scotus, in: Lydia Schumacher (ed.), The Legacy
of Early Franciscan Thought, Berlin/ Boston 2021, 257-279, 270.

Collegium Medievale 2025



62 Mathias Schmoeckel

market needed the new economy as well as impartial specialists. In the same way,
ecclesiastical criticism could ban harmful practices and excesses in a free market*.

Obviously, the 12 and early 13" century was a period of growing contradictions.
With the development of trade came the increase of capital and a new prosperity for
Europe. At the same time, the Franciscans became a typical asset of the medieval
cities, staying with the lepers and serving the wealthy as confessors. They were eager
to learn in universities and would take over St Elisabeth’s initiative for the lowest in
society. Do these aspects, perhaps, represent less of a contradiction but instead the
two different sides of a coin, which only together explain the new complex order?
Obviously, Francis understood that the new economic order presupposed the exis-
tence of poor as well as of rich people, at least relative to one another. Wealth was
the condition of assistance for the poor. Charity for the poor, an essential feature of
Christianity, was thus the chance to legitimize affluence as well as the new economic
order*®.

Francis emphasized the individual chances of everybody and understood that free-
dom entails obligations. The use of goods can serve the common good, testamentary
liberty is a chance to make up for mistakes of the past, and money can buy what
people need. He understood better than his contemporaries that it is the individual
way in which these assets are used which determines a positive or negative result for
the society.

It is this fundamental insight which caused his rather short writings to be so in-
spiring and to lead to so many innovations. It is further amazing how much Petrus
Joannis Olivi understood of the business transactions of his time. Following Francis,
for him “capital” was not an abomination for want of charity, but a chance to improve
contracts as a means to nourish the European society. Just like money, capital is not
bad in itself, but rather the way in which it is used***. And it seems to be the first
reference to this economic term, which has received such a bad reputation in the last
centuries.

2ot LE GOFF, Saint Francois d’Assise, Paris 1999, 157 on the integration of the poor in the
new society and its economic order.

202 In this sense already SCHMOECKEL, From subsistence to profit as economic orientation.
Major shifts in economic order, Sartoniana 33 (2020), 73-112.

203 Cf. the argumentation of Bonaventura and Petrus Joannis Olivi in TODESCHINI, Caritd
profitto nella dottrina economica Francescana da Bonaventura all’Olivi, Franciscan Studies 6jo

(2002), 325-339.
204 Cf. CECILIA IANNELLA, Giordano da Pisa. Etica urbana e forma della societ, Pisa 1999,
126 for Giordano da Pisa.

Collegium Medievale 2025



Francis of Assisi and the rise of modern market law 63

The new possibilities also brought new risks of failure with regard to God and
the common good. Merchantmen could find new goods or new routes for their trade.
Learned people could develop new insights in universities. In the same way, the royal
administration had to provide for the best conditions, especially a just jurisdiction,
to ensure peace and order in the country. Saints like St Elisabeth also embodied the
opportunity to change society for the better through their personal commitment*®.
In the end, the influence of Francis on the law is less derived from the rule of the
Franciscan orders, but lies in a profound reinterpretation of the world and its
phenomena, including the law, as an opportunity to praise God. In any case, the
concept of law was expanded to increasingly refer not to objective, but to subjective
law, for the role of law in the economy, this means:

1) Through new interpretations, existing law was opened up to a wealth of new
ideas, such as determining a fair price and allowing for circumvention of
prohibited usury.

2) From a moral perspective, fundamental values of the Church were emphasized,
which were to be taken into account in the interpretation. This was a means
to strengthen the social acceptance of the new economy in protecting the
society from evident abuses.

3) As confessors to princes and merchants, the Franciscans could advise on the
development of the new economy and rule and demonstrate how the op-
portunities offered by the law could be exploited.

4) At the same time, with their vow of poverty, they placed themselves outside
the control of money and trade. The establishment of almshouses and hos-
pitals helped those who could not survive in the economy themselves. But it
was only through these institutions of charity that the system was able to oc-
cupy such a broad space in society.

Bibliography

PrIMARY SOURCES

Caesarius VON HEISTERBACH. Vita sancte Elyzabeth lantgravie (1236—1237). In Die
Whundergeschichten des Caesarius von Heisterbach, vol. 3, edited by A. Huyskens
and A. Hilka. Bonn: Publikationen der Gesellschaft fiir Rheinische Geschich-
tskunde, 1937.

205 ANDRE VAUCHEZ, La Sainteté en Occident aux derniéres siécles du Moyen Age, Aix-
en-Provonce/ Paris 1981, 243ff, 388.

Collegium Medievale 2025



64  Mathias Schmoeckel

Francis OF Assisl. Regula non bullata. Edited by H. Bohmer. In Analekten zur Ges-
chichte des Franciscus von Assisi. Tiibingen and Leipzig: J.C.B. Mohr, 1904.
Francis OF AssisL. Regula paenitentium. In Analekten zur Geschichte des Franciscus

von Assisi, edited by H. Bohmer, 79. Tiibingen: J.C.B. Mohr, 1904.

Francis OF AsSISI. Testamentum. In Analekten zur Geschichte des Franciscus von
Assisi, edited by H. Bohmer. Tiibingen and Leipzig: J.C.B. Mohr, 1904.

MAGNUS THE LAWMENDER. LAWS OF THE LAND. Translated by Jéhanna Katrin
Fridriksdéttir. London: Routledge, 2024.

JOHNSON, Charles, ed. The «De Moneta» of Nicholas Oresme and English Mint
Documents. London: Nelson, 1956.

OL1v1, Petrus Johannis. Quaestio an in homine sit liberum arbitrium / Uber die
menschliche Freiheit. Edited and translated by Peter Nickl. Freiburg: Herder,
2000.

OL1vI, Petrus Johannis. Uber die menschliche Freiheit. Lateinisch/deutsch. Trans-
lated and edited by Peter Nickl. Freiburg: Herder, 2006. (Quaestio 57 zum
zweiten Buch der Sentenzen).

OL1vl, Petrus Johannis. Traité des contrats. Edited by Sylvain Piron. Paris:
Bibliotheque scholastique, 2012.

OLuvl, Petrus Johannis. Traktat iiber Vertrige (De emptionibus et venditionibus, de
usuris, de restitutionibus). Edited by Giuseppe Franco. Hamburg: Felix Meiner,
2021.

ROLANDUS DE PASSAGERIIS. Summa totius artis notariae. Venice, 1546. Reprint,
Rome: Edizioni di Storia e Letteratura, 1977.

DE CELANO,Thomas. Vita prima S. Francisci. Edited by H.G. Rosedale. London:
British Society of Franciscan Studies, 1926.

Secondary Sources

BAGGE, Sverre. The Political Thought of the King’s Mirror. Turnhout: Brepols, 1987.

BALTHASAR, Karl. Geschichte des Armutsstreites im Franziskanerorden bis zum
Konzil von Vienne. Miinster: Aschendorff, 1911.

BARTOCCI, Andrea. «La poverta francescana tra ius decretalium e scientia iuris nel
Trecento.» In The Theology of «Potentia Dei» and the History of European
Normativity, edited by Anton Schiitz and Massimiliano Traversino, 79—102.
Bologna: Divus Thomas, 2013.

BERIOU, Nicole. «Le vocabulaire de la vie économique dans les textes pastoraux des
fréres mendiants au XIIle siécle.» In L’economia dei conventi dei frati minori e

Collegium Medievale 2025



Francis of Assisi and the rise of modern market law 65

predicatori fino alla met del Trecento, 151—186. Spoleto: Centro Italiano di Studi
sull’Alto Medioevo, 2004.

BORST, Arno. «Elisabeth.» In Neue Deutsche Biographie (NDB), vol. 4, 452. Berlin:
Duncker & Humblot, 1949.

BROOKE, Rosalind B. The Image of St Francis: Responses to Sainthood in the
Thirteenth Century. Cambridge: Cambridge University Press, 2006.

BURR, David. Olivi and Franciscan Poverty: The Origins of the Usus Pauper
Controversy. Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 1989.

CANNING, Joseph. «The Paradox of Franciscan Use of Canon Law in the Fourteenth-
Century Poverty Disputes.» In The Franciscan Order in the Medieval English
Province and Beyond, edited by Michael Robson and Patrick Zutshi, 255—270.
Amsterdam: Amsterdam University Press, 2018.

CECCARELLI, Giovanni. «L’usura nella trattatistica teologica sulle restituzioni dei
‘male ablati’ (XIII-XIV secolo).» In Credito e usura fra teologie, diritto e
amministrazione, edited by D. Quaglioni et al., 3—23. Rome: Ecole Francaise de
Rome, 2005.

CEeNcl, Cesare. «Vestigia constitutionum praenarbonensium.» Archivum Francis-
canum Historicum 97 (2004): 61—98.

CONRAD, Susanne. «Franziskanische Armut als Heilsgarantie.» In In proposito
paupertatis, edited by G. Melville and A. Kehnel, 89—99. Miinster: LIT, 2001.

CONDORELLI, Orazio. «Il testamento confermato dal giuramento tra diritto civile e
diritto canonico (secoli XIII-XVIII).» In Der Einfluf} der Kanonistik auf die eu-
ropdische Rechtskultur, vol. 1, edited by O. Condorelli, F. Roumy, and M.
Schmoeckel, 311—27. Cologne: Béhlau, 2009.

CONDORELLI, Orazio. «The Ius Decretalium and the Development of the Law of
Succession in Medieval Europe.» In Succession Law, Practice and Society in Eu-
rope across the Centuries, edited by M. di Renzo Villata, 105—126. Cham:
Springer, 2018.

DER KONIGSSPIEGEL. Translated by Rudolf Meissner. Leipzig: Insel, 1978.

DIGERNES, Louise Fransiskanerordenen i det norske middelaldersamfunnet. Master’s
thesis, University of Bergen, 2022. [URL: https://bora.uib.no/handle/1956/
4119]

Efer, Kajetan. Anfinge und urspriingliche Zielsetzungen des Ordens der Minder-
briider. Leiden: Brill, 1966.

DU CANGE, Charles du Fresne, and G.A. Louis Henschel. Glossarium mediz et
infime latinitatis. Vol. 2. Paris: Librairie des sciences, 1842.

Collegium Medievale 2025



66 Mathias Schmoeckel

ERNsST, Wolfgang. «The Legist’s Doctrines on Money and the Law.» In Money in
the Western Legal Tradition, edited by D. Fox and W. Ernst, 110-35. Oxford:
Oxford University Press, 2016.

ESSER, Kajetan. Das Testament des Heiligen Franziskus von Assisi. Miinster: As-
chendorff, 1949.

ESSER, Kajetan. Textkritische Untersuchungen zur Regula non bullata der Minder-
briider. Spicilegium Bonaventurianum 9. Grottaferrata: Collegium S.
Bonaventurae, 1974.

FAVIER, Jean. De I'Or et des épices: Naissance de '’homme d’affaires au Moyen
Age. Paris: Pluriel, 1987.

FrRANCO, Giuseppe. «Einfiihrung.» In Petrus Johannis Olivi, Traktat tiber Vertrige,
vii—lviii. Hamburg: Felix Meiner, 2021.

FRANK, Thomas. «Exploring the Boundaries of Law in the Middle Ages: Franciscan
Debates on Poverty, Property, and Inheritance.» Law and Literature 20, no. 2
(2008): 243-60.

FRANKE, Reiner. Die Entwicklung des (Darlehens-)Zinses in Frankreich: Eine
rechts- und wirtschaftsgeschichtliche Untersuchung. Berlin: Duncker & Hum-
blot, 1996.

GRUNDMANN, Herbert. Die Bulle ,Quo elongati“ Papst Gregors IX. Florence:
Olschki, 1961.

HEIMANN, Heinz-Dieter, et al., eds. Gelobte Armut: Armutskonzepte der franzis-
kanischen Ordensfamilie vom Mittelalter bis in die Gegenwart. Paderborn:
Schéningh, 2012.

HoLzAPFEL, Heribert. *Die Anfinge der Montes Pietatis (1462-1515).* Munich:
Lentner, 1903.

HONEMANN, Volker. «Armut im franziskanischen Schrifttum des 13. Jahrhunderts.»
In Gelobte Armut, edited by H.-D. Heimann et al., 103—127. Paderborn: Schon-
ingh, 2012.

HunT, Edwin S. The Medieval Super-Companies. Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press, 1994.

IANNELLA, Cecilia. Giordano da Pisa: Etica urbana e forma della societa. Pisa: ETS,
1999.

INGHAM, Mary Beth. «Franciscan Identity, Poverty and the Rational Will.» In The
Legacy of Early Franciscan Thought, edited by Lydia Schumacher, 257—279.
Berlin: De Gruyter, 2021.

KAMMERER, Peter, Ekkehart Krippendorff, and Wolf-Dieter Narr. Franz von As-
sisi—Zeitgenosse fiir eine andere Politik. Diisseldorf: Patmos, 2008.

Collegium Medievale 2025



Francis of Assisi and the rise of modern market law 67

ISERLOH, Erwin. «Die Spiritualenbewegung und der Armutsstreit.» In Handbuch
der Kirchengeschichte, edited by Hubert Jedin, 3.2:453-60. Freiburg: Herder,
1986.

KASER, Max, Rolf Kniitel, and Sebastian Lohse. Romisches Privatrecht. 22nd ed.
Munich: C.H. Beck, 2021.

KAYE, Joel. Economy and Nature in the Fourteenth Century: Money, Market Ex-
change, and the Emergence of Scientific Thought. Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press, 1998.

KEHNEL, Annette. «Not macht erfinderisch.» In Gelobte Armut, edited by H.-D.
Heimann et al., 233—240. Paderborn: Schéningh, 2012.

KNACKSTEDT, Dillon Richard Frank. *A Kingdom of Co-Inherence: Christian
Theology and the Laws of Magnus the Lawmender of Norway, 1261-
1281.* Master’s thesis, Western Michigan University, 2019. https://scispace.com/
pdf/a-kingdom-of-co-inherence-christian-theology-and-the-laws-of-
4whgoyd3sx.pdf

K0Tz, Stefan. «The Last Scholastic on Money.» In Money in the Western Legal
Tradition, 71-89.

KocH, Elisabeth. «Gerechter Preis.» In Handworterbuch zur deutschen Rechtsges-
chichte, 2nd ed., 2:73-74. Berlin: Schmidt, 2017.

KRIECHBAUM, Maximiliane. Actio, ius und dominium in den Rechtslehren des 13.
und 14. Jahrhunderts. Ebelsbach: Rolf Gremer, 1996.

KRISTENSEN, Svend. «Money and Religious Devotion in Medieval Northern Eu-
rope.» In Coins in Churches, edited by S.H. Gullbekk et al., 3—28. London: Ro-
utledge, 2021.

LAMBERT, Malcolm D. Franciscan Poverty: The Doctrine of the Absolute Poverty
of Christ and the Apostles in the Franciscan Order 1210—1223. London: SPCK,
1961.

LANGHOLM, Odd. Economics in the Medieval Schools: Wealth, Exchange, Value,
Money and Usury according to the Paris Theological Tradition, 1200—
1350. Leiden: Brill, 1992.

LE GOFF, Jacques. La bourse et la vie: Economie et religion au Moyen Age. Paris:
Hachette, 1986.

LE GOFF, Jacques. «Ordres mendiants et urbanisation dans la France médiévale. Etat
de I'enquéte.» Annales. Economies. Sociétés. Civilisations 25, no. 4. (1970): 924—
46.

LE GOFF, Jacques. Saint Francois d’Assise. Paris: Gallimard, 1999.

Collegium Medievale 2025



68  Mathias Schmoeckel

LiTTLE, Lester K. Religious Poverty and the Profit Economy in Medieval
Europe. Ithaca: Cornell University Press, 1978.

LyNCH, Cyprian J., ed. A Poor Man’s Legacy: An Anthology of Franciscan
Poverty. St. Bonaventure, NY: Franciscan Institute, 1988.

MAKINEN, Virpi. Property Rights in the Late Medieval Discussion on Franciscan
Poverty. Leuven: Peeters, 2001.

Martus, Zachary A. Franciscans and the Elixir of Life: Religion and Science in the
Later Middle Ages. Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 2017.

MAYENBURG, David von. «Laudabilis usus oder detestabilis consuetudo? Mortuaria
und andere Abgaben von Todeswegen.» In Der Einfluss des kanonischen Rechts,
edited by O. Condorelli et al., 1:337-87. Cologne: Béhlau, 2009.

MCcCLOSKEY, John. The Life of Saint Francis of Assisi: and a Sketch of the Francis-
can Order. New York: P.J. Kenedy, 1867.

MCCLURE, Julia. The Franciscan Invention of the New World. Cham: Palgrave
Macmillan, 2017.

MEISSNER, Rudolf. «Einleitung.» In Der Konigsspiegel. Fahrten und Leben der alten
Norweger aufgezeichnet im 13. Jahrhundert, 6. Leipzig: Insel, 1978.

MEISSNER, Rudolf, ed. Landrecht des Koénigs Magnus Hakonarson. Weimar:
Bohlau, 1941.

MENNING, Carol Bresnahan. «The Monte’s 'Monte’: The Early Supporters of
Florence’s Monte di Pieta.» Sixteenth Century Journal 23, no. 4 (1992): 661—676.

MIETHKE, Jurgen. «Der 'theoretische Armutsstreit’ im 14. Jahrhundert.» In Gelobte
Armut, edited by H.-D. Heimann et al., 243—283. Paderborn: Schéningh, 2012.

MUNCH, Peter Andreas. The Chronicle of Man and the Sudreys. Douglas: Manx
Society, 1874.

MYKING, Synngve. «The Universal and the Local: Religious Houses as Cultural
Nodal Points.» In Foreigners and Outside Influences in Medieval Norway, edited
by S. Hamre, 75-96. Oxford: Archaeopress, 2017.

NICKL, Peter. «Einleitung.» In Petrus Johannis Olivi: Quaestio an in homine sit li-
berum arbitrium, 12-13. Freiburg: Herder, 2006.

NOONAN, John T. The Scholastic Analysis of Usury. Cambridge, MA: Harvard Uni-
versity Press, 1957.

ORIGO, Iris. The Merchant of Prato. London: Jonathan Cape, 1957.

PARSONS, Anscar. «Bernardine of Feltre and the Montes Pietates.» Franciscan Stu-
dies 1, no. 1 (1941): 11—32.

PIRON, Sylvain. «Avant-Propos.» In Petrus Johannis Olivi, Traité des contrats, 38.
Paris: Bibliothéque scholastique, 2012.

Collegium Medievale 2025



Francis of Assisi and the rise of modern market law 69

QUuUAGLIONI, Diego. Review of Un trattato di economia politica francescana by G.
Todeschini. Studi Storici 23, no. 2 (1982): 468-70.

RASMUSSEN, Jgrgen Nybo. «The Franciscans in the Nordic Countries.» In Francis-
cans in Sweden, edited by H. Roelvink, 6-21. Assen: Van Gorcum, 1998.

RIGON, Antonio. «Mendicant Orders and the Reality of Economic Life in Italy in
the Middle Ages.» In The Origin, Development, and Refinement of Medieval
Religious Mendicancies, edited by Donald Prudlo, 241—275. Leiden: Brill, 2011.

ROEST, Bernd. *Franciscan Learning, Preaching, and Mission ¢.1220-1650.* Leiden:
Brill, 2015.

ROHDE, Christian. «Armut in der hochmittelalterlichen Philosophie.» In Handbuch
Philosophie und Armut, edited by G. Schweiger and C. Sedmak, 86-93. Berlin:
Springer, 202.1.

RUEFNER, Thomas. «Money in Roman Law Texts.» In Money in the Western Legal
Tradition, 93-109.

SALONEN, Kirsi, and JENSEN, Kurt Villads . *Scandinavia in the Middle Ages 9oo-
1550: Between Two Oceans.* Abingdon: Routledge, 2023.

SCHALLENBERG, Peter. «Armut oder Ethik? Der Beginn der Sozialethik.» In Gelobte
Armut, edited by H.-D. Heimann et al., 67-80. Paderborn: Schéningh, 2012.
SCHMOECKEL, Mathias. «De decimis: Der Beitrag der Kanonisten zur Entstehung
eines kirchlichen Steuerrechts.» In Der Einfluss der Kanonistik auf die eu-
ropdische Rechtskultur, vol. 5, edited by David von Mayenburg et al., 405—31.

Cologne: Bohlau, 2016.

SCHMOECKEL, Mathias. «Fran¢ois Connan (1508-1551).» In Mélanges en 'honneur
d’Anne Lefebvre-Teillard, edited by B. d’Alteroche et al., 963-89. Paris: Panthéon-
Assas, 2010.

SCHMOECKEL, Mathias. «From Subsistence to Profit as Economic Orientat-
ion.» Sartoniana 33 (2020): 73-112.

SCHMOECKEL, Mathias. Kanonisches Recht. Munich: C.H. Beck, 2020.

SCHNALL, Jens Eric, and Rudolf SIMEK, eds. Speculum regale: Der altnorwegische
Konigsspiegel. Vienna: Fassbaender, 2000.

SCHUMACHER, Lydia. Early Franciscan Theology: Between Authority and
Innovation. Cambridge: Cambridge University Press, 2019.

SCHWEIGER, Gottfried, and SEDMAK, Clemens, eds. Handbuch Philosophie und
Armut. Berlin: Springer, 2021.

SENOCAK, Neslihan. The Poor and the Perfect: The Rise of Learning in the Francis-
can Order, 1209—1310. Ithaca: Cornell University Press, 2012.

Collegium Medievale 2025



70 Mathias Schmoeckel

SICKERT, Ramona. «Armut im Vergleich.» In In proposito paupertatis, edited by G.
Melville and A. Kehnel, 101—115. Miinster: LIT, 2001.

SpiCCIANL Amleto. La mercatura e la formazione del prezzo nella riflessione teologica
medioevale. Rome: Accademia Nazionale dei Lincei, 1977.

SUNDE, Jgrn Q)yrehagen, «Daughters of God and Counsellors of the Judges of Men.»
In New Approaches to Early Law in Scandinavia, edited by S. Brink and L.
Collinson, 131-83. Turnhout: Brepols, 2014.

THIER, Andreas. «Money in Medieval Canon Law.» In Money in the Western Legal
Tradition, 136-66.

TIERNEY, Brian. Liberty and Law: The Idea of Permissive Natural Law, 1100—
1800. Washington, D.C.: Catholic University of America Press, 2014.

TIERNEY, Brian. The Idea of Natural Rights: Studies on Natural Rights, Natural
Law, and Church Law, 1150—1625. Atlanta: Scholars Press, 2001.

TODESCHINI, Giacomo. Franciscan Wealth: From Voluntary Poverty to Market
Society. Ashland, OH: Franciscan Institute, 2009.

TODESCHINI, Giacomo. Richesse Franciscaine: De la pauvreté volontaire a la société
de marché. Translated by N. Gaillius and R. Nigra. Paris: Les Belles Lettres,
2008.

TODESCHINI, Giacomo. I mercanti e il Tempio. La societa cristiana e il circolo
virtuoso della ricchezza fra Medioevo ed Eta Moderna. Bologna: Il Mulino, 2002.

TODESCHINI, Giacomo. La banca e il ghetto. Rome: Laterza, 2016.

TODESCHINI, Giacomo. Richezza Francescana. Dalla poverta volontaria alla societa
di mercato. Bologna: Il Mulino, 2004.

TODESCHINI, Giacomo. «Carita e profitto nella dottrina economica francescana da
Bonaventura all'Olivi» Franciscan Studies 60 (2002): 325—39.

TODESCHINI, Giacomo. «Oeconomia Franciscana: Pietro di Giovanni Olivi come
fonte per la storia dell’etica-economica medievale.» Rivista di storia e letteratura
religiosa 13 (1977): 461—94.

TODESCHINI, Giacomo. Un trattato di economia politica francescana: Il «De
emptionibus et venditionibus, de usuris, de restitutionibus» di Pietro di Giovanni
Olivi. Rome: Istituto storico italiano per il Medio Evo, 1980.

Trarp, Wolfgang. Kleines Handbuch der Miinzkunde und des Geldwesens in Deut-
schland. Stuttgart: Reclam, 1999.

VAUCHEZ, André. La Sainteté en Occident aux derniers si¢cles du Moyen Age. Paris:
Ecole Francaise de Rome, 1981.

WITTRECK, Fabian. «Money in Medieval Philosophy.» In Money in the Western
Legal Tradition, 53-70.

Collegium Medievale 2025



Francis of Assisi and the rise of modern market law 71

WOLF, Kenneth B. The Poverty of Riches: St. Francis of Assisi Reconsidered. Ox-
ford: Oxford University Press, 2003.

Summary

Francis of Assisi changed the world with his vision of a Christian society, in which
life’s opposites would be united. According to Francis of Assisi, everyone has the op-
portunity to improve their society, the poor and the strong alike: some are rich, some
can learn, others can work. Precisely because every creature is different and full of
special miracles, as Francis explained in his «Canticle of the Sun», people can supp-
lement one another. Thus, not only royalty, such as Saint Elizabeth of Thuringia, and
the intellectuals of his time were attracted to the Franciscan movement, but also the
poor and the weak.

Francis praised the individual freedom of every person and emphasized that free-
dom comes with responsibility. The use of goods can serve the common good, tes-
tamentary freedom offers the opportunity to atone for past mistakes, and money can
buy what people need. Francis taught his contemporaries that the commitment of
the individual determines the positive or negative outcome of society. In society,
different groups depend on one another: the money of the rich is the basis for the
market and the income of others, the poor can work and create necessities, teachers
impart the necessary skills to others, and even the poor give others the opportunity
to show mercy.

Clearly, the 12™ and early 13™ centuries constituted a period of growing
contradictions. The development of trade led to an increase in capital and a new pros-
perity for Europe. At the same time, the Franciscans, with their institutions for the
sake of caritas, created places that welcomed those who could not support themselves.
Such institutions were essential for the rest of society to function according to the
rules of the economy. By supporting the needy and acting as confessors to merchants,
the Franciscans helped in the emergence of a new society that could only function
within the complexity of this contradiction.

The new medieval trade and economic successes led to growing tensions between
the new prosperity of the merchants and the nobility on the one hand, and the poor
and outcast, such as lepers and the homeless, on the other. Europe demanded new
investments in infrastructure and education. These developments were not
contradictory, but rather two sides of the same coin.

Franciscans not only served as confessors and advisors to the powerful and
wealthy, but also lived with lepers and the homeless. Their ideal of poverty helped
Franciscans to understand the needs of the miserable personae miserabiles, which led

Collegium Medievale 2025



72 Mathias Schmoeckel

to the establishment of almshouses and hospitals. Only thanks to the institutions that
provided a life for the poor and the miserable could the rest of society behave accord-
ing to the rules of the market. Franciscans became experts in the development of new
cities and Christian communities.

It is astonishing how much Francis of Assisi and his students like Petrus Joannis
Olivi (1247/8-1296/8) knew about the business practices of his time. According to
Olivi, capiral in itself was not an abomination due to a lack of alms, but rather an op-
portunity to improve contracts as a means of feeding European society. Just like
money, capital is not inherently bad, but rather the way it is used. This is one of the
first references to this central concept of European economics, which has acquired
such a bad reputation in recent centuries.

It is this fundamental insight into the necessity of the complexio oppositorum that
made his short writings so inspiring and led to so many innovations. It is therefore
not surprising how well versed a monk like Petrus Joannis Olivi was in the business
practices of his time.

The new market economy brought along new opportunities and risks, both
economic and ethical. Merchants could find new goods or new trade routes, but they
could ignore the demands of the future. Likewise, scholars could acquire new
knowledge at universities without being aware of social necessities. The royal ad-
ministration had to ensure the best conditions, especially a just judiciary, to maintain
peace and order in the country.

Francis’s influence on the law, in turn, lies in the recognition of human diversity
and freedom. In the process, the concept of law was expanded and increasingly
referred to subjective rather than objective law. For the role of law in the economy,
this means:

1) Through reinterpretations, the law was opened up to a wealth of new ideas,
such as setting fair prices and circumventing prohibited usury. The Norwegian legal
code of 1274 reflects the idea that different social groups can complement each other
and contribute to supporting the economy. Poor Norwegians were encouraged to
seek work where helping hands were needed to ensure economic success for them-
selves and their society.

2) From a moral perspective, the fundamental values of the Church were
emphasized, which helped to strengthen social acceptance of the new economy and
protect society from obvious abuses. The Norwegian text of the «Konungs skuggsji»
(Royal Mirror) explained the benefits of knowledge and experience not only for mer-
chants, but also for courtiers, royal advisors and the kingdom itself.

Collegium Medievale 2025



Francis of Assisi and the rise of modern market law 73

3) As confessors to lords and merchants, the Franciscans could advise on market
development. At the same time, they helped to establish almshouses, hospitals, and
«islands of mercy» that enabled the economy to assert itself in daily life.

However, the Franciscans did not want to become the guardians of the world’s
order; instead, they called on everyone to reflect on their own strengths and seize
their opportunities in the interest of a better world together. The forces thus
unleashed could not be escaped by the law, both in theory and in practice.

Mathias Schmoeckel, Professor in civil law and legal history at the Department of
Law and Economy, the University of Bonn. E-mail: schmoeckel@jura.uni-bonn.de

Collegium Medievale 2025






Novus forlag - eISSN 2387-6700

Magnus Lagabgte — lovgiver og myntreformator

SVEIN H. GULLBEKK

This article examines King Magnus Lagabgte’s monetary reforms and their
significance for monetary policy in the context of medieval Norway. It contends
that while Magnus is predominantly recognized as a legislator, his reforms of the
monetary system mark critical turning points in Norwegian monetary history,
establishing a stable monetary framework comparable to those in other parts of
Europe. The author highlights two principal reforms: a recoinage (Latin:
Renovatio monetae) initiated shortly after his succession in 1264/5, which involved
the exchange of old coins for a fresh royal coinage, thereby securing royal access
to silver and generating opportunities for extraordinary revenues. By the end of
the king’s reign, a discernible shift occurred from small, thin, one-sided bracteates
to robust two-sided coins, influenced by contemporary currencies such as the
English sterling and the French gros tournois. The new coinage adhered to Eu-
ropean standards, albeit with a reduced silver content. This monetary system
introduced multiple denominations, a development further refined during the
regency of his son, Eirik Magnusson (after 1280), when pennies, half-pennies,
and quarter-pennies were issued. This system emerged as the most sophisticated
among the Scandinavian kingdoms of the period. Legislative measures, papal
records of tax collections, and archaeological evidence suggest that the king’s right
to mint was a vital royal privilege. Notably, laws against counterfeiting were
codified in the Landsloven, representing the first legislative measures concerning
such offenses in the Norwegian kingdom. Counterfeiting the king’s currency was
met with Ubotamadl, the most severe penalty established defined in the Landsloven.
The right to mint served not only as a royal prerogative but also as a means to
legitimize the king’s authority and his role as a guarantor of a standardized
Norwegian coinage. Thus, King Magnus utilized the right to mint as an in-
strument for the legal consolidation of the realm.

Introduksjon

Under Landslovsjubileet 1274 — 2024 ble middelalderens lovgivning gjenstand for
stgrre oppmerksomhet enn noen gang fgr i norsk historieskrivning. I denne ar-
tikkelen skal vi se mindre pa lovgiveren og mer pa hans evner som pengepolitiker og

Collegium Medievale 2025



76 Svein H. Gullbekk

reformator av mynt- og pengevesenet. Selv om Magnus Lagabgtes myntreform lenge
har vert kjent, har den veert lite paaktet.” Som kjent har Landslovjubileet fgrt til at
middelalderhistorien generelt og lovgivning spesielt har blitt Ipftet frem pd en rekke
forskjellige arenaer med et formidlingsmessig hgydepunkt i NRKs maratonsending
pé 750 minutter med «Landslova — ord for ord», direktesendt fra Eidsvolds plass
foran Stortinget 24. august. Her fikk det norske folk mgte et bredt spekter av fagfolk
med middelalderen som spesiale.* Ogsa mynt- og pengehistoriske problemstillinger
har blitt invitert inn i jubileet i forskjellige sammenhenger. Deriblant gjennom sam-
arbeid om utstillinger i Nasjonalbiblioteket og Kulturhistorisk museum der utstil-
lingen NOREGR — Fortellinger fra middelalderen dpnet 1. februar med en presentasjon
av Magnus Lagabgtes utmynting og periodens falskmyntning i stprre bredde enn
noen gang fgr. Kong Magnus sin myntreform ble tatt opp i sentralbanksjef Ida
Wolden Baches arstale 15. februar:

Lagabgte var ogsa en reformator av pengevesenet. Han tok viktigheten av at det
er tillit til pengenes verdi pd alvor. Reformene han gjennomfgrte, er blitt stiende
som et vannskille i norsk pengehistorie. Pa Lagabgtes tid var det kongemakten
som stod som garantist for pengenes verdi. I dag har myndighetene i de fleste
land valgt & delegere utgvelsen av pengepolitikken til en sentralbank. Ved & gi
sentralbanken i oppgave a sikre en stabil pengeverdi og gi den tilstrekkelig uav-
hengighet blir lgftet om 4 bevare pengenes verdi mer troverdig. Men lpftet mé
fplges opp med handling. I dagens situasjon handler det om & fa inflasjonen tilbake
til mélet pd 2 prosent.?

Nd er det intet som tyder pa at verken Magnus Hakonsson eller hans administrasjon
var opptatt av inflasjonsmil og konsumprisindekser pd samme mite som dagens
sentralbanksjefer, men at kongemakten pd 1200-tallet var opptatt av gkonomi og po-
litikk er hevet over tvil, inkludert mynt- og pengestellet og tilliten til rikets mynt.
Spgrsmalet om rikets mynt og organisering av myntvesenet ble aktualisert gjen-
nom tronskifter. Et tronskifte medfgrte forventninger om nye mynter der den

* Skaare 1995, bind 1: 74-77.

> TV-sendingene er tilgjengelige i sin helhet pd NRKs hjemmesider:
https://tv.nrk.no/serie/landslova-ord-for-ord/sesong/1/episode/DVF]70000924 (aksessert
15. august 2025).

3 Utgangspunktet var foredraget «Landsloven 750 &r - Magnus Lagabgte som reformator
av pengevesenet i Norge», Norges Banks lunsjseminar 7. februar 2024. For sentralbanksjefens
drstale 2024: https://www.norges-bank.no/aktuelt/nyheter-og-hendelser/Foredrag-og-
taler/2024,/2024-02-15-arstale/ (aksessert 11. februar 2025).

Collegium Medievale 2025



Magnus Lagabgte — lovgiver og myntreformator 77

patroppende kongen skulle trd frem i offentligheten som utgiver av og garantist for
rikets mynt. Samtidig skulle mynten bidra til 4 legitimere kongens status. For  rydde
plass til sin egen mynt og samtidig sikre tilgang pé sglv til myntproduksjon var det
vanlig 4 gjennomfgre en sikalt myntfornyelse der forgjengerens og annen mynt ble
vekslet inn og erstattet med kongens nye mynter. Dette var i trdd med europeiske og
norske tradisjoner som strekker seg tilbake til romersk og karolingisk tid.

I Magnus sitt tilfelle fulgte den handlekraftige kongen opp med en omfattende
myntreform mot slutten av sin regjeringstid, samt viderefgring av kirkens myntrett
gjennom Settargjerden i Tgnsberg i 1277. Utmyntingenes omfang var trolig stgrre
under kong Magnus enn noen gang tidligere. Det samme gjelder myntenes utbredelse
i funn under kirkegulv og myntskatter fra Konghelle i Bohuslin i s¢r til Dgnnes kirke
og Alstahaug kirke pd Helgelandskysten i nord.

Hans status som lovgiver er legendarisk gjennom Landsloven 1274, etterfulgt av
Byloven i 1276 og Settargjerden i 1277, samt Hirdskrden, datert etter 1273. Dette
skapte en rettslig riksenhet og kan betraktes som en juridisk fullfpring av rikssam-
lingen med lovgivende konge, felles rettsnormer og felles rettergangsmodeller.# Norge
var med dette blant de fgrste europeiske middelalderrikene som utviklet et enhetlig
rettssystem.’ Standardiseringen av norsk lovgivning gjennom landskapslovene og
landsloven kulminerer i Kjppebolkens paragraf VIII, 29 Om mal og vekt: «Fordi det
nd er vedtatt over hele landet at samme pund, vetter, lodd, mélekar og stikker skal
gjelde over hele landet, slik at fakunnige folk kan narres mye mindre, hvor de enn
kan vere i landet.»® Standardiseringen som kommer til uttrykke i lovgivningen
sammenfaller med standardiseringen av myntvesenet og nir et hpydepunkt under
Magnus Lagabgte og hans sgnner, fra 1263 til 1319.7

Mye tyder pa at Magnus ma dele @ren for sine myntpolitiske meritter med sin
far, kong Hikon Héikonsson som selv etablerte et solid myntvesen fgr sin dgd pa
Orkngyene 16. desember 1263, tronskriftet godt forberedt, og tronfglgeren klar for
oppgaven. Magnus’ arverett var nedfelt i 1257 etter sin eldre brors dgd, Hikon den
unge. Fire ir senere ble Magnus gift med den danske prinsessen Ingeborg Eriksdatter

+ Grohse 2023: 262. Denne prosessen er beskrevet i detalj av @Dyrehagen Sunde 2023.

5 For en diskusjon av epitetet ‘Lagabgte’ som forst dukker opp i et islandsk skrift som
inneholder den islandske annalen Oddverja anndll nedskrevet pd 1500-tallet, se Rindal 2024:
19-20.

¢ Magnus Lagabgtes Landslov, overs. Ugulen Kristiansen 2024, VIII, 29.

7 For diskusjoner om utmynting i perioden, se Skaare 1971a og Skaare 1971b; Gullbekk
2009: 73-83.

Collegium Medievale 2025



78  Swvein H. Gullbekk

og kronet i Bergen 14. september 1261.8 Borgerkrigene var for lengst over og de po-
litiske forholdene i riket var stabile.

Mynt- og pengevesenet

S4 langt hadde mynt- og pengelovgivning i Norge fremstitt som sprikende. Pd den
maten dannet Landsloven basis for regulering av myntvesenet med stgrre presisjon
enn tidligere, selv om pengelovgivningen heller ikke her ble meislet ned med stor
grad av presisjon. Landsloven fastslar aldri eksplisitt at myntvesenet var et regale,
altsd et kongelig privilegium. Men det gjgres indirekte gjennom skriftfestelse av be-
stemmelser om falskmynting som alvorlig lovbrudd. I spgrsmalet om hvilke betal-
ingsmidler som ble brukt til a betale bgter gir Hikon Hakonssons rettarbot av 1260
svar 1 klartekst: «slike penger som kommer fra kongens myntverksted».® Her ut-
trykkes kongemaktens ambisjon og synet pd myntvesenet. Kongens mynt skulle vare
gyldig og den skulle brukes. Interessant nok nedvurderes verdien pa bgtesatsene
kraftig i samme rettarbot: til tredjedel av opprinnelig verdi. Det nye niviet
harmoniserte med pengeverdien i riket pd dette tidspunkt. En mark i kongens mynt
var verdt én tredjedels mark brent.*® Ved 4 likestille bgteniviet med pengeverdien
forenklet kongemakten sammenhengen mellom bgtenivi og kongens mynt. Siledes
ble mynten fremmet som betalingsmiddel innenfor kongedpmmet. Nir det er sagt,
var det ikke alltid slik at bgter ble betalt i mynt til tross for Landslovens normative
fgringer. Det norske middelaldersamfunnet var et sted der mynt var mer enn penger
0g penger var mer enn mynt.

I diskusjonen om kongemaktens, statens og allmuens rolle kan mynt- og
pengevesenet vere kilde til innsikter om hvordan dette utspilte seg i praksis gjennom
utmynting og mynten i bruk. Myntene utgjgr gjennom sin materialitet og offisielle
preg kilder til sosiale, gkonomiske og politiske forhold. Hver enkelt mynt ble forsynt
med standardiserte preg som uttrykk for hvordan kongemaktens gnsket a fremsta
og fungerer siledes som kommunikasjon av myndighetenes budskap adressert til alle
deler av folket. I perioder ble norsk mynt forsynt med et bredt spekter av motiver og
symboler som tidvis kan vare vanskelig & forklare, eksempelvis under borgerkrigs-

¢ For en biografisk gjennomgang av Magnus Hakonssons liv og levnet, se Pyrehagen
Sunde 2023. Nylig har Hans Jacob Orning (2024) fulgt opp med en kritisk diskusjon av synet
pa kongen og kongemaktens rolle i Norge pa 1200-tallet som ble presentert i jubileumsaret.

9 Hakon Hakonssons store rettarbot fra 1260, gjengitt i LL Retterbgter: 1, overs. Ugulen
Kristiansen 2023: 165.

© Gullbekk 2009: 106-122.

Collegium Medievale 2025



Magnus Lagabgte — lovgiver og myntreformator 79

tiden, sarlig pd 1100-tallet, men ogsd under Hikon Hikonssons tid." Magnus
Lagabgtes utmynting av brakteater skiller seg vesentlig fra andre norske brakteat-
utgivelser. Mens det var vanlig & forsyne brakteater med forskjellige motiver er alle
Magnus sine brakteater forsynt med samme motiv, fra tronskiftet til han selv innfgrte
tosidige penninger mot slutten av sin regjeringstid: kongens motvendte portrett (en
face) ifgrt kongekrone, uten noen form for innskrift, men i visse tilfeller med punkt-
border og enkelte tilfeller inneholder disse punktbordene et eller flere kors [Fig. 1]

og [Fig. 2]

Fig. 1: Foruten kongeportrettet ble Hakon Hakonssons utmyntinger forsynt med et bredt
spekter av motiver, fra bokstaver til dyr og himmellegemer til bygninger. Ingen norske mid-
delalderkonger mgnstret flere myntmotiver og -symboler. Foto: Myntkabinettet, Kulturbis-
torisk museum, UiO.

= For diskusjon av motiver og symboler pa norsk mynt fra 1100-tallet, se Ramberg 2017:
58-125.

Collegium Medievale 2025



80  Swein H. Gullbekk

&

¢ ‘:P ‘; . -', u\"‘,‘ JJ,. ::} ¥ %)
$) g g
»_‘ g \ '/ ‘) - &

Wir

o
¥ 4 d S0y
-
2 4
]
» “1

o
™

T
PP

(&
}
N

-

¥ @ B @ Y
S .- 2 w/ J _’._,,: £ . -./

Fig. 2: Magnus Lagabgtes Brakteater — sma ensidige mynter — trolig introdusert i Igpet av
1264, etter at Magnus ble innsatt som konge etter farens dpd 16. desember 1263. Brakteatene
er ikke forsynt med innskrifter, men med kongeportrett en face, ifort krone. Foto:
Myntkabinettet, Kulturhistorisk museum, UiQ.

De farreste opplevde & mgte kongen ansikt til ansikt i middelalderen, men som
Sverre Bagge har poengtert var segl og mynt de to mest effektive matene a kom-
munisere kongens portrett i middelaldersamfunnet. Kongeportrettene fikk ofte den
gjeveste plassen i middelalderens monetare billedunivers. Det var der kongen tradte
frem for folket, ikke bare som en abstrakt idé, men med hele sin konkrete person-
lighet.” I middelalderens billedunivers var mynt szrs godt egnet for a bringe kongens
bilde ut til det brede lag av folket. Her visste bide Hikon Hakonsson og Magnus
Lagabgte uovertrufne evner til a utnytte muligheten for  spre det glade budskap.
Hver eneste mynt representerte en forlenget arm av kongelig nervar og et symbol
pa kongemakten, og kongen var tross alt garantist for myntens verdi.

Lovgivning og regnskaper over innsamling av kirkelige skatter gir serskilte inn-
blikk i myntbruk og myntenes utbredelse som verdimal og betalingsmidler. Fo-
rekomsten av myntfunn i arkeologiske kontekster gjgr oss i stand til a fglge den
monetare utviklingen ganske tett i de 17 drene Magnus satt pa tronen, ogsa i over-
gangen fra Magnus til sgnnen Erik Magnusson, eller snarere formynderstyret som
administrerte riket pa vegne av barnekongen. Det samme formynderstyret som fratok
kirkens dens rett til & utgi mynt preget i erkebiskopenes eget palass ved Nidaros-
domen, Norges stgrste katedral og Olav den helliges gravmeele.

= Bagge 1998: 156. Se ogsa Sigurdsson 2008: 145.

Collegium Medievale 2025



Magnus Lagabgte — lovgiver og myntreformator 81

At kongemakten delegerte utmyntingsmyndighet ble bare gjort i enkelte tilfeller
og da under stramme regulatoriske rammer og begrenset omfang. I norsk middelalder
har spgrsmélet om myntrett vert gjenstand for betydelig diskusjon, serlig under
borgerkrigene pa 1100-tallet og fremveksten av kirken som en institusjonell
maktfaktor. Med bakgrunn i kristne symboler pd mynt er det sannsynlig at kirken
fikk myntrett allerede ved opprettelsen av et erkebispesete i dret 1152/3 og Nidaros
ble senter for en norsk kirkeprovins, eller noe senere, men trolig fgr Sverre Sigurds-
son kom seilende inn i norsk historie dret 1177.% Fgrste gang vi har skriftlig
dokumentasjon for myntrett i kirkelig regi foreligger i et privilegiebrev utstedt 1222
eller deromkring. Her far erkebispen rett til en myntmester i sin gird. Utmyntingene
skulle vaere identisk med kongens i standard og preg.*# Siledes skulle det ikke vere
mulig & skjelne erkebispens mynter fra kongens. Med basis i flere tusen funn av
brakteater fra denne perioden funnet under norske kirkegulv synes det klart at kon-
gemaktens regulering av kirkens myntrett var effektiv. Bare i ett tilfelle har vi iden-
tifisert en erkebisp som trosset kongens forbud mot eget myntpreg: Erkebiskop Jon
Raude (1268-1281). Denne stridbare kirkens mann utga mynter forsynt med sitt eget
portrett ifgrt en mitra.” Dette mé ha blitt oppfattet som en provokasjon i spgrsmalet
om myntretten som et skattet privilegium. En rett som ble viderefgrt i Settargjeerden
i Tpnsberg i 1277, for siden & bli fratatt kirken under formynderstyret for Erik
Magnusson i 1281, altsa etter Magnus Lagabgtes dgd.* [Fig. 3, neste side]

Det var imidlertid ikke bare kirken som fikk del i myntprivilegiet. Under borger-
krigstiden fikk jarlen Skule Bardsson del i denne retten. Vi har verken bevart mynter
eller skriftlige kilder som forteller at jarlen fikk delegert retten til & mynte for egen
regning, men vi har bevart mynter med innskrifter som forteller om felles utmynting
med den unge kong Hikon Héikonsson i drene omkring 1217-20.7 Senere skulle
Magnussgnnene dele riket mellom seg, og yngstemann Héikon Magnusson fikk
hertugstatus fra 1284 til 1299 (senere kong Hikon V). I Igpet av disse drene utga
hertug Hakon mynt i eget navn, parallelt med storebror Eirik, rikets konge. A bruke
myntretten som et privilegium i politiske forhandlinger var anerkjent i europeisk tra-
disjon. I sa mate skal ikke den norske praksisen ses som noe nytt under solen.

3 Ramberg 2017: 152.
“ Authen Blom 1967: 132—136.
5 Mynttypen ble fgrste gang publisert av Skaare 1965.

¢ For diskusjon av myntretten i Norge, se Risvaag 1994-96: 130-161; Risvaag og Gullbekk
2023: 335-350.
7 Skaare 1971a: 5-13.

Collegium Medievale 2025



82 Swvein H. Gullbekk

5 &
Magnus Lagabgte og ‘ 7 u
Jon Raude djﬁ%@ 3 yi.“
N {3 p
v '
aﬁ&E @0“ ¥ 220 A v
B P
Pen v/ _ =
\ C N +.333

S ¢ = 338
314 =
7 DO& +313 +311
p - 7 0326(1)
» .
o Ly ;@
- S
2863 = 5
£ PR~
oo bCx o
© N .
3":}00 4 % < 91
7 &5 20
348457 =2 X 269 +-°110
oy 24 o112
?; e 270 hes
Y RSOl %271
A S 140> 95 69/75
Vo2 i 2 +o116 £
T2 < /y275 278 ga-ﬁ?_ 100 707'!23+72
o
EAA 4128 118
Py 12 29
s »:‘ 55 #2935
& 4130 102 'h-73
e | F131 15 sse 26
s ’D«%@ o 261 o
o« ¢ 280 133 5705)
K17 + 0 3
P27 8
{ . 4188 1345 4,8
&M" + A T o
Vs 190 o 1b
. 6@ s 193 L
4o . 104 1siAs2ag
5 "“‘;/ 204 % 150 +14;
14
S1e8
- 239 Y
D o 207
4

Fig. 3: Kart over funn av Magnus Lagabgtes og erkebiskop Jon Raudes mynter (Nummere
viser til Gullbekk og Sattem 2019, 163).

Collegium Medievale 2025



Magnus Lagabgte — lovgiver og myntreformator 83

Pengepolitikeren entrer scenen

Magnus overtok tronen etter sin far, kong Hikon Hékonsson som dgde i Kirkwall
pa Orkengyene rett oppunder jul, 17. desember 1263. Kong Hakon ble fgrst gravlagt
lokalt i Magnuskatedralen for vinteren. Sommeren etter ble han fgrt hjem og gravlagt
i Kristkirken i Bergen. Flere ar fgr dette hadde den avdgde kongen sikret spnnens
arverett ved 4 gi Magnus kongstittel allerede i 1257 med pifglgende kroning i Bergen
11261. Arbeidet med & overta ansvaret for rikskongedgmmet med en rekke sentrale
administrative og statlige funksjoner lot seg neppe iverksette fgr pd nydret. Og selv
over nyttir ville saker av mynt- og pengepolitisk art neppe bli behandlet fgr etter en
viss tid, helst etter noen maneder. Det er sidledes rimelig & tenke seg at endringene i
mynt- og pengestellet ble iverksatt fgr vinteren var over og viren hadde beveget seg
over i sommer.

Myntfornyelser skjedde ikke sd ofte, men hadde tradisjoner i Norge tilbake til
Olav Kyrres tid. Det vil si at kongemakten besluttet at alle forgjengerens mynter
skulle samles inn og erstattes av nye. Denne prosessen muliggjorde ogsa fjerning av
utenlandske mynter i omlgp. P4 den miten banet man vei for kongens egen mynt
samtidig som man sikret tilgangen til sglv. Sentralt i dette arbeidet sto standardisering
av vekt, lpdighet og stgrrelse, i likhet med utmynting alle steder til alle tider. Den
nye gyldige mynten matte ha ensartet form og stgrrelse, og til samme tid kunne
skjelnes med letthet fra annen mynt.

Her spilte valg av myntmotiv en viktig rolle, og sarlig kongens portrett. I hgy-
middelalderen ble de fleste myntene som ble preget ved europeiske myntverksteder
forsynt med kongemaktens bilder og symboler pd adversen (forsiden) og kirkens pa
reversen (baksiden). Mange steder ble det utgitt brakteater, mynter som ble preget
pa sd tynne blanketter at de bare kunne forsynes med preg pa den ene siden, mens
forsidepreget syntes negativt pa reversen (baksiden). Med bare én side til ridighet
var det i hovedsak kongens portrett som fikk forrang pd Hikon Hakonssons og ute-
lukkende slik pda Magnus Lagabgtes tid.

Kongeportrettene fikk ofte den gjeveste plassen i middelalderens monetzre billed-
univers. Det var der kongen tradte frem for folket, ikke bare som en abstrakt idé.
Kongeportrettene som er bevart pd mynt utgjgr sa mange som stgrrelsesorden 3300
brakteater og narmere 200 pd penninger (tosidige).®® I denne fgrindustrielle tiden
var det 4 gravere kongeportretter pd myntstempler en manuell oppgave der gravgrene
mitte arbeide negativt i skala én-til-én. S langt er det ingen som har kartlagt hvor
mange gravgrer som har vert involvert i produksjonen av myntstempler under

® Gullbekk og Szttem 2019, 29.

Collegium Medievale 2025



84  Svein H. Gullbekk

Magnus Lagabgtes tid, men det var trolig flere titalls gravgrer, om ikke flere, som
over drene var iverksatt ved forskjellige myntverksteder i riket.

Det er hevet over tvil om at Magnus var en konge med virketrang og evne til ad-
ministrasjon. Med myntretten som regale kunne han prege mynt med egne
motiver,der egne fortellinger tilkjennega hans status som konge og riksstyrer til alle
deler av befolkningen, unge som gamle, kvinner som menn, rike som fattige.

Renovatio monetae — myntfornyelse aret 1264/5

La oss ta et steg tilbake til tronskiftet der Magnus overtar tronen etter sin fars dgd i
Kirkwall pa Orkngyene. Hva betydde dette for den unge kongen ut fra et mynt- og
pengepolitisk perspektiv? Fgrst og fremst at han tok sine plikter som nyslatt konge
pa alvor. Kort tid etter iverksatte han utmynting i eget navn, eller mer presist i eget
bilde. Kongens mynt var gyldig mynt, og tross alt var kongen personlig garantist for
myntens verdi. Magnus matte sette sitt preg pd mynten, bokstavelig talt. Men for 4
iverksette utmynting i stor skala var behovet for sglv langt stgrre enn kongens egne
tilganger. Hva skulle han gjgre? Selvfglgelig fantes det flere alternativer for a regulere
et rikes myntvesen for en konge. Innenfor det handlingsrommet som baserte seg pa
kjente og anerkjente Ipsninger var svaret gitt. I likhet med forgjengerne pa den norske
tronen ville det ha veert neerliggende & iverksette innveksling av myntene i omlgp. Pa
den maten ville man dekke behovene for sglv. Dessuten apnet det for muligheter til
i hgste ekstraordinzre inntekter relatert til utmynting, eksempelvis ved & forlange
at folk skulle betale tre gamle for to nye mynter. I middelalderske kilder omtales pro-
sessen som Renovatio monetae.

Hva er sd Renovatio monetae? Kort fortalt innebarer det at gammel mynt ble inn-
dratt og erstattet med ny som ledd i fornyelse og utbedring av mynten og
myntvesenet.” I moderne sprikdrakt brukes gjerne myntfornyelse (engelsk recoinage).
Det er vanlig 4 si at slike myntfornyelser ble iverksatt ved tronskifter, men det kunne
forekomme i flere forskjellige former, ogsd med vekslende grad av effektivitet. Dette
var ikke noe kong Magnus fant pd. Europeiske eliter hadde utviklet metoden siden
karolingiske keisere brukte det som del av sitt myntpolitiske arsenal fra 8oo-tallet.
Norske konger som Harald Hardrade, Olav Kyrre, Magnus Berrfgtt, Sverre Sigurds-
son og Hikon Hakonsson adopterte metodene, i vekslende grad, men ofte effektivt.?

9 Det foreligger en bredt anlagt litteratur pd dette fenomenet i europeisk og skandinavisk
middelalderforskning, eksempelvis Jesse 1924; Hivernick 1933; Suchodolski 1961; Dolley og
Metcalf 1961; Jensen 1996; Grinder-Hansen 1997; Risvaag 2006; Svensson 2012; Woods 2018.

2 Gullbekk 1997, Risvaag 2006 og Gullbekk 2009: 42-89.

Collegium Medievale 2025



Magnus Lagabgte — lovgiver og myntreformator 85

Magnus brukte det bade for politisk legitimitet og som gkonomisk inntektskilde. A
tjene penger pa penger er en gammel sportsgren.

Avgjprelsen om 3 utfgre en myntfornyelse var ikke vanskelig, men i fastlegge
rammene for og det 4 gjennomfgre inndragning av forgjengerens mynter for deretter
i erstatte dem med nye mynter mé ha vert krevende. Beslutningsgrunnlaget ville ha
omfattet utvikling av nye myntmotiv, ett eller flere, samt retningslinjer for mynt-
standard, som omfattet vekt, lpdighet og stprrelse. Samlet sett fremstir dette og
liknende myntpolitiske skifter som en standardiseringsprosess med hensikt & or-
ganisere utmyntinger som skulle skille kongens mynter fra annen mynt i omlgp, bade
forgjengernes og utenlandsk. Da tronskiftet materialiserte seg overtok Magnus farens
myntverksteder med all den kompetanse som fantes der. I si mite var mye av det or-
ganisatoriske allerede pd plass.

Som nevnt, et hovedanliggende var & skaffe sglv til nye utmyntinger i stor skala.
Uten naturlige splvforekomster tilgjengelig ville myntene i omlgp utgjgre den mest
dpenbare sglvkilden. Det er lite som tyder pa at middelalderens kongemakter satt pa
reserver i form av store summer sglv. I middelalderen var denslags gkonomisk styring
noe kongemakten sjelden var i stand til. I 1260- og 1270-drene ville kongemakten
bestd av en administrasjon som administrerte finansene pé dens vegne, eksempelvis
fehirde, sysselmann og gjaldker. Det ville ogsd vere myntmestre tilknyttet myntverk-
stedene som hadde kompetanse og tillit nir det gjaldt forvaltning av s¢lv og gjennom-
fgring av myntproduksjon. Utmynting var middelalderens svar pd fgrmoderne
masseproduksjon der si mange mynter som mulig ble produsert si like som mulig,
etter strenge krav til standardisering. Magnus Lagabgtes utmynting er ikke underlagt
studier som forsgker d estimere omfang og skala. Antallet mynter og deres utbredelse
i arkeologiske kontekster sannsynliggjgr betydelig antall, i lppet av hans 16-17 ar pa
tronen er det rimelig  tro at myntproduksjonen samlet sett utgjorde hundretusener
og millioner.

N3 foreligger det ingen skriftlige vitnesbyrd om myntfornyelse i Norge i 1260-
drene eller fgr det. Her ma vi basere oss pa numismatikken og arkeologien som kilder.
P4 generelt grunnlag kan vi forvente at den nyslitte kongen iverksatte utmynting og
med det tok grep som sikrer kongens egen mynt en plass i rikets gkonomi. A sikre
rikets finanser sto hgyt i kurs. For 4 oppnd dette mitte kongemakten administrere
myntvesenet og myntomlgpet i samfunnet. At Magnus Hikonsson pibegynte slike
tiltak snarlig etter & ha kommet til makten forteller hvor stor vekt han tilla pengefor-
holdene og gkonomien.

P43 denne tiden var det fortsatt brakteatenes tidsalder i norsk mynthistorie. Nér
nye mynter skulle introduseres falt valget pd viderefgring av brakteater. De nye

Collegium Medievale 2025



86  Svein H. Gullbekk

brakteatenes standard ble viderefgrt med visse justeringer, men med vesentlige ikono-
grafiske endringer. Mangfoldet av mynttyper i omlgp som var si karakteristisk for
Hakon Hékonssons utmynting ble erstattet med brakteater forsynt med ett motiv:
Kongens portrett en face ifgrt krone. Et enkelt, men like fullt sterkt symbol pa kon-
gemakten og kongen som garantist for mynten og myntvesenet. Ikke siden Harald
Hardrades tid (1047-1066) hadde norske konger valgt & prege én mynttype over lengre
perioder. Ingen annen brakteattype ble preget i stprre omfang.* Og preging av denne
mynttypen ble trolig iverksatt ved norske myntsteder allerede i lgpet av 1264, kort
tid etter at Magnus kom til makten. En myntfornyelse medfgrte omfattende pro-
sesser og kostnader for en middelaldersk kongemakt og dens administrasjon.** Fra
start til mal kan det godt ha tatt mineder fgr den ble erklaert formelt avsluttet. Helt
sentralt for enhver myntfornyelse ville veere & erklere den gamle mynten for ugyldig.
P3 den méten ville kongen sikre sin egen mynt status som eneste gangbare innenfor
rikets grenser.

Kunne det vert gjort annerledes? Kan vi tenke oss at Magnus gjennomfgrte om-
fattende utmyntinger uten a trekke inn myntene som allerede var i omlgp. Hvordan
skulle han overbevise folk om & bruke sine mynter fremfor annen mynt, sarlig om
de som skulle bruke myntene kunne velge mellom et alternativ der den ene var mer
verdifull enn den andre. Her kommer kraften i kongemaktens reguleringsvilje til ut-
trykk. Kongemakten definerte gammel mynt som ugyldig og mindre verdt og kon-
gens nye mynter som gangbare og med stgrre nominell verdi. Og bade numismatiske,
arkeologiske og historiske kilder tyder pa at folk i det store og hele aksepterte kon-
gemaktens vilje.

Den myntfornyelsen Magnus Lagabgte gjennomfgrte er et av de klareste og beste
eksemplene pa vellykket storskala regulering hentet fra norsk middelalder. Evnen til
i iverksette og gjennomfgre effektive mynt- og pengepolitiske tiltak avspeiler seg i
myntfunnene som gir et enhetlig bilde av myntomlgpet; Kongens mynt var gyldig,
mens utenlandske innslag si a si ikke gjgr seg gjeldende. Ingen periode i norsk mid-
delalder er kongens mynt mer dominerende enn under Hikon Hakonsson og
Magnus Lagabgte, ifplge myntfunn og historiske kilder.” Likevel er det mye vi ikke
vet om disse utmyntingene, eksempelvis hvor de ble preget. Siden ingen av disse
brakteatene er forsynt med myntstedssignaturer blir spgrsmilet om pregested
hengende i luften. Mye tyder pa at det fantes kongelige myntverksteder i bade

>t Gullbekk 2005: 551-572.
22 Jversen og Gullbekk 2017.
% Gullbekk og Sattem 2019: 164-169.

Collegium Medievale 2025



Magnus Lagabgte — lovgiver og myntreformator 87

Bergen, Oslo, Tgnsberg og Nidaros, kanskje ogsi andre steder. Her ma vi imidlertid
avvente nye studier for svar med stgrre grad av presisjon.*

Utbredelse innenfor norske grenser

Etter at myntfornyelsen var gjennomfgrt og Magnus Lagabgtes brakteatutmynting
satt 1 omlpp fikk den utbredelse over store deler av kongeriket i Ippet av kort tid,
rimeligvis noen fi ar, eller ogsd méineder. Hindgripelige vitnesbyrd gjennom ar-
keologiske funn forteller om dette med overveldende klarhet. Samlet sett har vi re-
gistrert flere enn 25,000 norske mynter fra perioden ca. 1050 til 1319 i ulike
arkeologiske funnkontekster. Av disse utgjpr Magnus Lagabgtes brakteater narmere
3300 stykker, sd 4 si alle fra funn under gulvene i norske kirker [Fig. 4, neste side].»
Med utgangspunkt i disse myntfunnene kan vi sl fast at bare én annen konges ut-
mynting er mer utbredt innenfor kongerikets grenser, nemlig Hiakon Hikonssons. I
tillegg forteller pavelige regnskaper om innsamlinger av korstogstiende og store antall
brakteater i Den norske kirkeprovinsen. Pengeinnsamlingene fant sted ved norske
bygde- og bykirker i andre halvdel av 1270-drene. Derfra ble pengene kanalisert til
bispekirker og videre til Roma av norske geistlige og pavelige nuntier. Der ble
pengene regnskapsfgrt i begynnelsen av 1280-drene og smeltet ned. Regnskapene er
bevart i Vatikanstatens bibliotek og utgjgr i dag sjeldne innsyn i pkonomiske forhold
og tidens mynt- og pengehistorie. De som har fgrt regnskapene i pennen beskriver
forskjellige norske myntsorter i detalj: 5000 mark veteris grosse monete (gamle penn-
inger), 4400 mark moneta subtilis dicti Regni Norwegie (brakteater), og 500 mark veteris
subtilis monete (gamle brakteater). Samlet sett tilsvarte dette i stgrrelsesorden dtte
millioner brakteater og 800,000 penninger omregnet fra summene i mark, gre og
ertug.>®

* Arbeidet med a ordne og forstd utmyntingene og myntsystemet under Magnus Lagabgte
har pagatt siden C.A. Holmboes tid som bestyrer ved Universitetets Myntkabinett (1830-
1876). I norsk numismatisk forskning har bestemmelsene av de anonyme brakteatene som i
dag plasseres til Magnus Lagabgtes tid har blitt datert med store variasjoner fra begynnelsen
av det 13. arhundre til etter svartedauen (Schive 1865: 98; Schive pl. XI: nr. 26-78 og XII: nr.
1-37). Da Skaare (1995) oppsummerte forskningen pd disse anonyme brakteatseriene daterte
han de til ca. 1270-1320, altsd Magnus Lagabgte og hans sgnners tid (Skaare 1995, II: nr. 264-
267, med begrunnelse Skaare 1995, I: 82-84). Myntserien har senere blitt bestemt til Magnus
Lagabgtes tid (Gullbekk 2009: 73-86) hovedsakelig ved a kombinere utmyntingene, mynt-
standarden, funnfrekvensen i norske kirker og historiske kilder. I motsetning til brakteatene
har Magnus Lagabgtes penninger blitt (Skaare 1995, II: nr. 215-217), dels Eirik Magnusson
penninger av den sterlingtypen som kan dateres til ca. 1280-1285 (Skaare 1995, I: 84; Skaare
1995, II: nr. 228-229 og 231-232).

» For analyser se Gullbekk og Szttem 2019: 126-169 og 170-257.

Collegium Medievale 2025



88  Swein H. Gullbekk

Fig. 4: Dette er en penning som Magnus Lagabgte fikk preget i drene ca.12;77-1280. P den
ene siden star det «Magnus Rex Norveg», altsa kong Magnus av Norge. Pa den andre siden
av mynten star det «Velsignet vare Gud». Kongen lover altsi a folge kirkens budskap. Foro:
Myntkabinettet, Kulturbistorisk museum, UiO.

Antallet norske mynter som redegjgres med betydelig grad av presisjon i detaljerte
regnskaper i Vatikanstaten virker nesten usannsynlig hgye. Hvorfor ble s store
summer transportert helt fra den nordligste kirkeprovinsen til Pavens Roma nar det
fantes etablerte metoder for overfgring av verdier og penger via italienske finanshus
med kontorer i ner sagt alle stgrre bysentra i Europa, deriblandt Brygge i Flandern.
At overfgring av store summer fra Norge til Pavestaten ble oppfattet som uheldig pa
norsk side avspeiler seg i forbudet mot a selge sglv eller & veksle kongens mynt med
kirkens menn i 1280-drene.”” Det kan veere at et slikt forbud virket mot sin hensikt.
Om de pavelige nuntiene som hadde ansvar for a overfgre pengene ikke fikk vekslet
den norske mynten i sglv eller andre vareslag som kunne omsettes pd internasjonale
markeder ble de kanskje tvunget til & transportere myntene sgrover til Pavestaten
som til stadighet trengte mer penger for a opprettholde et omfattende byrikrati og
byggeprosjekter i stor skala. At innsamlinger av pavelige skatter trakk millioner av

¢ Pavelige Nuntiers Regnskabs- og Dagboger forte under tiende-opkravingen i Norden 1282-
1334 (heretter PNRD), utg. P.A. Munch, Christiania 1864: 12-14. For diskusjoner av pavelige

avgifter innsamlet i denne perioden, se Lunden 1978; Gullbekk 2009; Tveito 2015; Gullbekk
og Szttem 2019; Dyrhaug og Gullbekk 2023.

*7 Bagge 2008: 205.

Collegium Medievale 2025



Magnus Lagabgte — lovgiver og myntreformator 89

mynter ut av omlgp fra det norske kongeriket forteller om et norsk samfunn der
mynt ikke bare var tilgjengelig, men ogsd mye brukt. Likevel er det lite eller intet
som tyder pd at pavens nuntier har stgvsuget det norske riket for kongens (og
kirkens) mynt.

Innsamlingene av korstogstiende er dessuten i trdd med et ekstraordinart brev
datert Nidaros 1276 signert av erkebiskop Jon Raude der han selv kommenterer
myntomlgpet i sin kirkeprovins: At erkebispen hadde inngdende kunnskap om
pengeforholdene henger trolig sammen med hans ansvar for innsamlingene av kors-
togstienden innstiftet ved laterankonsiliet i Lyon i 1274. Skatten skulle inndrives i
lgpet av en seksdrsperiod som skulle regnes fra midtsommer 1274. Pd grunn av det
som i et pavebrev ble karakterisert som erkebiskop Jons eventyrlige hjemreise fra
Lyon, fikk han et drs utsettelse.?® Brevvekslingen mellom erkebiskop Jon og Pave-
staten forteller om vidtrekkende utfordringer. Erkebispen melder at tienden for fgrste
dr var innkommet slik som foreskrevet, men ber samtidig paven om 4 ettergi tienden
for andre aret da darlig veer har fgrt til uir og hungersngd slik at de norske geistlige
ikke evnet & betale. Pave Nicolaus IV avslir dette med unntak for visse lettelser for
Gardar bispedpmme pa Grgnland i et brev av 31. januar 1279.% I det store og hele ser
det ut til at norske geistlige har imgtekommet de pavelige fordringene, noe som tyder
pa at kongens mynt var tilgjengelig i de fleste kirkesogn. I dette tilfellet bekrefter ar-
keologiske, historiske og numismatiske kilder hverandre pi flere nivier som bare
sjelden kommer til uttrykk i norsk og skandinavisk hgymiddelalder.

Lovgivning, pengebruk og bgter

Landslovens betydning for norsk lovgivning og samfunnsutvikling synes & vare udis-
kutabelt, bade i norsk og europeisk sammenheng. Vi har allerede sett hva loven
regulerer for mynt- og pengevesen, og bortsett fra lovens klare stisted i spgrsmal om
falskmynting og kongens myntrett forteller Landsloven lite om mynt- og pengevesen
og hvordan mynt- og pengepkonomien ble organisert og hvordan betalingssystemet
ble regulert ute i samfunnet. Samtidig regner toneangivende historikere med at
bgtesystemet utgjorde kongemaktens stprste inntektskilde.?® I et samfunn der penger
var mer enn mynt er det verdt & merke seg at Landslovens tekst inneholder et be-
tydelig antall referanser til bgter oppgitt i verdimalene mark, gre og ertug, spesifisert

2 PNRD 141 ff.; DN VIII, 11; Brilioth 1915, 89.
2 PNRD 145 ff.

% Det er i denne sammenheng verdt & merke seg Knut Helles kommentar som fremdeles
holder vann «En inngdende undersgkelse av det gammelnorske bgtesystemet hgrer til de ulgste
oppgaver i middelalderforskningen» (Helle 1974: 195).

Collegium Medievale 2025



00  Svein H. Gullbekk

som sglv (sylfr), eksempelvis Landevernsbolken (kap. III), Mannehelgebolken (kap.
IV). Sglv har spilt en viktig rolle i pengehistorien fra romersk til nyere tid, bide i eu-
ropeisk og norsk sammenheng. Spgrsmilet er hvordan vi skal tolke referansene til
sglv slik de fremstar i Landsloven. Om vi begynner med numismatikken og beveger
oss videre til arkeologiske og historiske kilder er det klart at myntene i norsk mid-
delalder ble preget pa sglv fra Olav Tryggvason til Olav Engelbrektsson, riktignok i
varierende kvalitet, men likefullt sglvbasert. Arkeologiske funn av sglv fra hgymid-
delalderen omfatter hovedsakelig mynt og bare unntaksvis smykker, barer eller sikalt
hakkesglv. Bide numismatiske og arkeologiske kilder peker i retning at s¢lv i hoved-
sak var mynt.

Middelalderens historiske kilder inneholder et betydelig antall referanser til
verdimdl, mynt og sglv, ogsd i lovgivning. I Landslovens bestemmelser om “Folks
flytning over tjodelver” stipuleres betaling av fergepenger i mynt, det vil si det den
reisende mitte betale fergemannen for 4 bli fraktet over elven. En penning for hver
mann og én for hver hest eller slik pris som bygdefolket og fattige kan avtale med
ferjemannen.?* Avskriftene av den store Landsloven skriver seg fra det 14. drhundre,
og i disse finnes det to tekstvarianter av denne bestemmelsen: 1) pening silfrs og 2)
penneng talen. Talte penninger blir i allmenhet regnet som mynt i likhet med
sglvpenninger og norsk sglv — noreno sylfri — forstis som myntet sglv slik kongen
(myndighetene) utga.>* Ifplge Landsloven skulle alle som kunne betale ferjemannen
bruke myntet splv som allment akseptert betalingsmiddel, for alle ferjer i hele kon-
geriket. Dette utgjgr et sjeldent tilfelle der vi fir en normativ pris pi en tjeneste ut-
trykt i konkrete penger. I hvilken grad folk fulgte lovens bokstav er vanskelig & vite
selv om det synes rimelig sannsynlig. Mange saker som gjelder gkonomi og penge-
bruk i hverdagslige situasjoner i middelalderen er ofte beskrevet i normative termer
snarere enn beskrivelser av praksis. Dette gjelder sarlig forholdet mellom lovgivning
og rettslig praksis der innsynet i sakskomplekser og straffeutmaling bare sjelden er
bevart.

Et par tidr etter Magnus Lagabgtes dgd utspiller det seg et par rettslige drama i
kirkelig regi som gir sjeldne innblikk i pengeforhold i praksis. De som spiller fgrs-
tefiolin i disse rettsforhandlingene er henholdsvis erkebiskop Jgrund og stavanger-
biskopen Arne. Biskopen blir stevnet av sitt lokale domkapittel. Saken det strides om
er inntektene fra en «offerbgsse ved hovedalteret i domkirken»: «trunci apud maius
altare positi in ecclesia cathedrali.»® Domsbrevet ble utstedt av biskop @yvind av

 LL VI, 46.
3 Gullbekk 2009: 197.
3 DN 1V, 25 [DN 1V, 41] (min oversettelse).

Collegium Medievale 2025



Magnus Lagabgte — lovgiver og myntreformator 91

Oslo, biskop Torstein av Hamar og abbed Halle ved Hovedgya kloster i Oslo 13. juni
1298. Alle var pavelige oppnevnte dommere i saken: Da biskop Arne ikke mgtte frem
til tredje gangs stevning, verken personlig eller ved fullmektig, ble han dgmt «in
contumaciam» til & betale kapitlet 15 mark gangbar mynt i saksomkostninger. I
Nidaros ble erkebiskopen dgmt til & 276 mark gangbar mynt for 4 ha forsynt seg
urettmessig av kannikenes offerpenger og sjelemessegaver.3* Begge disse sakene for-
teller om rettsprosesser der det blir avsagt dom i bgter definert i pengesummer, det
vil si kongens gyldige mynt. I hvilken grad de ble betalt i mynt eller ikke er strengt
tatt uvisst, selv om en rekke indisier peker i retning av mynt som betalingsmiddel,
bade i disse og andre saker relatert til rettssystemet.

Her er nok et emne som venter pa flere og mer inngdende studier, gjerne av retro-
spektiv karakter. S3 langt finnes det intet omfattende studium av bgter og bgtesys-
temet i norsk middelalder.

Norge far en mynt av europeisk format

Etter 4 ha gjennomfgrt lovrevisjoner pa flere nivder kan vi observere en betydelig
endring i utmyntingenes karakter mot slutten av kong Magnus regjeringstid. Her
gjennomfgrte kongen en myntreform som brakte norsk utmynting pé linje med de
fremste myntsystemene i Nord-Europa: De sma tynne brakteatene ble erstattet med
solide tosidige penninger.

Hvorfor myntreform? Enkelt sagt, mye tyder pa at kong Magnus og hans ad-
ministrasjon ville skape et tillitsvekkende og stabilt pengesystem pa riksplan. Da
Magnus ble konge var norske mynter stusselige. De var sma, tynne og lette. Omkring
dr 1200 var norsk mynt de minste i hele Europa etter gjentatte myntforringelser gjen-
nom hundre ir. P4 tampen av Sverre Sigurdssons tid (1177-1202) var vekten pa
brakteatene nede i 0,06 gram (medianverdi), altsa seks hundredels gram! Dette bedret
seg betydelig under Hakon Hikonsson styre, men selv da Magnus overtok var
myntene fortsatt sd smé og tynne at de bare ble preget pa én side. Magnus viderefgrte
utmynting av ensidige brakteater, men med forbedret vektstandard fra 0,12 til 0,18
gram (medianvekt).?

For en konge med ambisjoner banet dette vei for ytterligere en myntfornyelse
med muligheter for ekstraordinare inntekter. Siledes kunne Magnus bade sikre gkte
inntekter a gke sin status som konge. Om det var status, gkonomi eller politiske
hensyn som var avgjgrende for myntreformen er vanskelig & avgjgre, men fplgende
av den synes klar: Det norske myntvesenet nadde et hgydepunkt under denne pe-

3 Bull 1910: 375.
% Skaare 1971a: 17.

Collegium Medievale 2025



02 Swvein H. Gullbekk

rioden, og holdt godt nord-europeisk niva omkring ar 1300. Den nye mynten
harmonerer i fremtoning med toneangivende myntslag som engelske sterlinger og
franske gros tournois og forsynt med et kronet kongehode en face pd adversen med
omskrift som ikke levner noe tvil om at det er kong Magnus som star bak: MAGN
REX NORVEGIE og REX MAGNVS. Reversen er forsynt med et kors omgitt av
religigse sentenser: BENEDICT(um) SIT NOMEN D(omini), “velsignet vare
Herrens navn” og BENEDICTVS DEVS, “Gud vere lovet”. Da kong Ludvig IX av
Frankrike iverksatte utmyntinger av den epokegjgrende stormynten gros tournois i
1266, ble denne forsynt med et kors omgitt av to omskrifter, hvorav den ytre kunne
leses: BENEDICTVS SIT NOMEN DOMINI NOSTRI DEI JHESV CHRISTI,
“velsignet veere var Herre Gud Jesu Christi navn”. For 4 bruke Kolbjgrn Skaares ord
fornemmer vi «Magnus Lagabgtes penninger som et ekko til Ludvig den helliges
suksessrike stormynt med sin fromme appell».3®

At kong Magnus trekker veksler pd bade fransk og engelsk mynt forteller om en
konge som gjerne vil plassere seg i en kristen europeisk tradisjon, og en konge som
var opptatt av rikets rettslige og monetere forhold.

Denne penningutmynting har blitt knyttet til innfgringen av nye mynter i Eng-
land 4. august 1279. Den engelske myntreformen omfattet utgivelsen av en stormynt,
en groat, tilsvarende franske gros tournois, og fraksjoner av penningen i form av halv-
og kvartpenninger.?” Alle de nye engelske myntene er forsynt med et nytt kongebildet,
et kronet brystbilde en face der kongeportrettet er forsynt med karakteristiske lange
harlokker. Enkelte av penningene i kong Magnus’ navn etterligner de nye engelske
penningene.?® Det vil si at de ma veere preget i Ippet av kongens ni siste méineder,
eller muligens noe etter dgdsdagen 9. mai 1280. Til samme tid synes det klart at det
ogsé finnes penningutgivelser som har hentet inspirasjon fra kongebildet pa engelsk
mynt av den typen som ble utgitt forut for 1279. Vi kan siledes regne med at kong
Magnus var i gang med utmynting av solide penninger da den nye numismatiske har-
moten landet i Norge. Spgrsmalet er hvor lenge det hadde pégitt preging av penn-
inger, det vil si nir myntreformen og utmynting av solid mynt ble innfgrt.

Det fantes en administrasjon som kunne handtere gjennomfgringen av mynt-
politiske tiltak av omfang, men hvem som faktisk var ansvarlig er si langt ukjent.
Om vi skal peke pd enkeltindivider synes Audun Hugleiksson vare en god kandidat.

3¢ Skaare 1995, bind I, 75.

¥ Rasmusson 1943: 175-176; Holst 1048; Skaare 1971b; For et sammendrag av argumenta-
sjonen se NMH, I: 75-76.

3 Rasmusson har observert at kun et fatall av myntene i Horné-skatten, som er den stgrste
vi har for mynt fra Magnus Lagabgte, er av typen med lange harlokker a la 1279-typen (Ras-
musson 1943: 176).

Collegium Medievale 2025



Magnus Lagabgte — lovgiver og myntreformator 93

Han tilhgrte rikets fremste i politiske saker fra 1270-drene og hadde sentrale embeter
som stallare (1276) og lendmann (12777) under Magnus Lagabgtes tid. Audun studerte
i Bergen, Paris og Bologna og hadde erfaring fra samfunn med noen av samtidens
mest avanserte mynt- og pengevesen.

I norsk mynthistorie har denne myntreformen fitt relativt lite oppmerksomhet.
Dette kan ha flere arsaker. En er det faktum at vi ikke var i stand til 4 klassifisere og
datere periodens utmyntinger med tilstrekkelig presisjon fpr ganske nylig. En annen
at myntreformen fgrst ble gjennomfgrt relativt kort tid fgr han dpde og dermed ikke
fikk det gjennomslaget og synligheten den ellers ville ha fatt i myntfunn over det
ganske land. Hva som imidlertid er sikkert er at denne myntreformen beredte
grunnen for et myntsystem med flere valgrer gjennom innfgring av bdde penninger
og kvartpenninger. Da Eirik Magnussons formynderregjering noen fa ir senere inn-
fgrte halvpenninger hadde Norge fitt en myntrekke som ma anses som den mest
sofistikerte i de tre skandinaviske kongedpmmene. Og myntreformen der solide
tosidige mynter ble gjeninnfgrt i Norge banet vei for et myntsystem som holdt seg i
nermere et halvt arhundre, frem til Hakon Vs dgd i 1319: Penninger, halvpenninger
og kvartpenninger, med et par utgivelser av dobbeltpenninger.

Ytterligere en konsekvens av myntreformen som har fitt lite oppmerksomhet er
et skiftet til solide mynter innebar ogsi en myntfornyelse der brakteatene ble erstattet
av solide tosidige pregninger, penninger og kvartpenninger. Som et ledd i denne
myntreformen er det flere forhold som taler for at brakteatene ble gjort ugyldige, og
dermed trukket ut av sirkulasjon. I s mate har vi en terminus ante quem for omlgps-
tiden. Hvor lang tid brakteatene var i omlgp er vanskelig  si, men flere forhold tyder
pd at de forsvant relativt raskt. Ingen slike brakteater var del av det stgrste ar-
keologiske funnet av Magnus Lagabgtes penninger funnet pa gya Horn6 i Bohuslin,
nedlagt ca. 1280-85, og som inneholder 117 Magnuspenninger og 158 tilsvarende
preget i sgnnen Eirik Magnussons navn.® I s mate iverksatte Magnus ikke bare én
myntfornyelse, men to. Begge synes a ha vert gjennomfgrt med stor grad av presisjon
og effektivitet.

Lovgiver og pengepolitiker

Til tross for at Landsloven i liten grad tar opp mynt- og pengevesenet per se, mgpter
vi for fprste gang lovgivning om falskmynting i norsk historie: «Det er ogsa ubotamal
i forfalske véir konges mynt, brev eller segl».#> Her mgter vi grunnleggende prinsipper

3% Gullbekk og Szttem 2019, nr. 374.

4° Landsloven X, 2 rettarbot gitt av kong Hakon Hakonsson. Bestemmelsen gjentas med
samme ordlyd nir det gjelder forfalskning av kongens mynt i Landsloven IV, 4 om Ubotamil

Collegium Medievale 2025



04  Svein H. Gullbekk

om myntenes status og rolle i samfunnet, bdde for utgiver og mottaker av mynt.
Myntretten tilhgrte kongen og bare ham foruten tilfeller der kongen delegerte retten
til andre. Nettopp myntretten som regale understreker mynten og myntvesenets of-
fisielle karakter. A forfalske kongens mynt var dessuten en majestetsfornermelse og
medfgrte lovens strengeste straff. Det var ubotamdl, sa alvorlig at det ikke var mulig
i bpte. Myntfalskere ble dgmt fredlgse. Og den som var fredlgs, var ikke beskyttet
av loven. Folk kunne dermed drepe en falskmyntner uten 4 bli straffet.+*

De eldste eksemplene pa falskmyntneri i Norge mgter vi i 1280- og 1290-drene,
noen fi dr etter Landsloven ble knesatt. Den eldste falskmyntnerskatten omfatter ca.
1800 falske penninger av den sikalte riksvipentypen preget ca. 1285-1290, i kong
Eirik Magnussons navn, nedlagt i Kalfarlien utenfor Bergen i 1280-arene og funnet
av veiarbeidere i ferd med  flytte en steinrgys i 1908.4 A finne én slik falskmyntner-
skatt i arkeologisk kontekst hgrer med til sjeldenhetene i skandinavisk middelalder.
I Norge har vi ikke bare én slik falskmyntnerskatt, men faktisk enda én, denne gang
fra 1290-rene; Alstadskatten fra Dstre Toten som omfatter ca. 1600 (usikkert tall)
falske mynter av typen som i samtidige dokumenter blir omtalt som nigri coronati
eller «svartpenninger», preget i arene ca. 1290-1295 [Fig. 5].

I Norge mgter vi ikke konkrete falskmyntnersaker i rettslige eller andre historiske
kilder. Her er det isteden numismatikken og arkeologien som har levert bidrag til var
kunnskap om slike operasjoner. Om vi trekker inn lovbestemmelsen mot falsk-
myntneri i Landsloven utgjgr dette, samlet sett, gode kilder til bade kongemaktens
eksklusive myntrett (regale) og falskmynting som en geskjeft som var en realitet bdde
pa Vestlandet og Dstlandet i middelalderen. Med utgangspunkt i de strenge straffene
for slik virksomhet er det rimelig a tenke at mynt var utbredt og allment anerkjente
betalingsmidler. Hvis ikke ville neppe folk ha risikert liv og lemmer for & falske kon-
gens mynt.

Kong Magnus Lagabgtes interesse for og evner som lovgiver er ubestridt i norsk
middelalderhistorie. Hans mynt- og pengepolitiske engasjement er mindre kjent, men
likefullt betydelig. I mynt- og pengehistorisk perspektiv fremstar han som en av mid-
delalderens viktigste myntherrer sammen med Harald Hardrade, Olav Kyrre og sin
far Hakon Hakonsson.

Ikke bare hindhevet han myntretten som et regale, han gjennomfgrte omfattende
reformer innenfor mynt- og pengevesen pa effektivt vis. Ingen i norsk mynthistorie

i Mannhelgebolken.

4 Det foreligger en forngyelig doktoravhandling om straffereaksjoner for falskmynting
opp gjennom historien skrevet av den svenske numismatikeren Nathorst-Boos 1973.

4 Morgenstierne 1915; Gullbekk og Sattem 2019, nr. 251 (Kalfarlien) og nr. 89 (Alstad).

Collegium Medievale 2025



Magnus Lagabgte — lovgiver og myntreformator 95

Fig. 5: Falske mynter preget i kong Eirik Magnussons navn i 1280- 0og 1290-drene, funnet
i Kalfarlien utenfor Bergen. Foto: Myntkabinettet, Kulturbistorisk museum, UiO.

hadde veert i stand til & organisere og administrere et myntvesen som raskt ble utbredt
over hele kongeriket, ogsa i grisgrendte strgk i dalstrgk, fjell- og fjordomrader i Inn-
landet, Vestlandet og Nord-Norge.

Kongens mynter ble preget i stor skala, og vi vet at de ble brukt av befolkningen.
Om vi ser Magnus Lagabgtes rolle som lovgiver, myntherre og konge i ssammenheng
fremstar hans styre i mangt og meget som minner om middelalderstatlige forhold i
1260- og 1270-drene.

English summary

MAGNUS LAGAB@TE — LEGISLATOR AND MONETARY REFORMER

The reign of King Magnus Lagabgte (Magnus Hakonsson) is often celebrated for
his seminal achievements as a legislator, particularly the promulgation of the Lands-
loven in 12774. In this paper it is argued that king Magnus also played a profound role
as a monetary politician and reformer of Norway’s coinage and financial system. The
period marked by the high point of legislative standardization precisely coincided
with significant advances in monetary system standardization achieved under Magnus
and his successors (1263 to 1319).

ASSERTION OF MONETARY SOVEREIGNTY

While the Landsloven itself did not explicitly define monetary control as a royal
prerogative (regale), this status was implicitly established by the severity with which

Collegium Medievale 2025



06 Svein H. Gullbekk

the law treated the counterfeiting of coins. The National Law of 1274 designated the
counterfeiting of the king’s coin, charter, or seal as ubotamadl, which mandated the
law’s most severe sanction: outlawry. This assertion of royal ambition regarding
monetary authority had roots preceding Magnus’s accession, notably Hakon Ha-
konsson’s rettarbot of 1260, which had already stipulated that only coinage derived
from the royal mint should be accepted for the payment of fines.

RECOINAGE AND STANDARDIZATION

Upon ascending the throne, tradition necessitated a recoinage (Renovatio monetae).
This process, likely initiated early in his reign around 1264/65, served to legitimize
Magnus’s status and confirm his commitment to the currency’s value and function
as the legal currency of the realm. Given that medieval monarchies seldom possessed
substantial silver reserves, securing the necessary silver for extensive minting ope-
rations was essential. This recoinage offered a mechanism for securing extraordinary
revenues, potentially by requiring citizens to exchange three old coins for two new
ones.

In this initial phase, Magnus continued the minting of bracteates (thin, single-
sided coins), but he introduced significant iconographic modifications. Whereas his
father’s coinage featured diverse motifs, Magnus’s bracteates were exclusively supp-
lied with the king’s facing portrait (en face), wearing a crown. This simple visual was
a powerful articulation of royal authority. This coin renewal is regarded as an example
of successful regulation in medieval Norway, leading to the rapid dominance of the
king’s coin and a virtual absence of foreign currency from circulation.
Di1SSEMINATION AND ENFORCEMENT
Archaeological data confirms the substantial success and widespread distribution of
Magnus’s coinage throughout the kingdom. Discoveries, particularly those found be-
neath Norwegian church floors, verify the use of Norwegian currency from Kong-
helle in the south to the Helgeland coast in the north. In sum, records of some 25,000
Norwegian coins dates between 1050 and 1319. Of these Magnus Lagabgte’s
bracteates account for nearly 3,300 coins. Furthermore, rare insights into monetary
circulation are provided by Papal accounts preserved in the Vatican Library, which
document large volume of coinage collected as Crusader tithes in the second half of
the 1270s and subsequently channeled from Norwegian rural and urban churches all
the way to Rome.

Despite the severe penalties associated with ubotamal, archaeological evidence
confirms that counterfeiting remained a reality. Large hoards of counterfeit
Norwegian pennies dating to the 1280s and 1290s have been found at Kalfarlien in

Collegium Medievale 2025



Magnus Lagabgte — lovgiver og myntreformator 97

Bergen and Alstad at Dstre Toten, validating that illicit operations occurred in both
Western and Eastern Norway.

THE SECOND MONETARY REFORM: ALIGNMENT WITH EUROPE

Toward the conclusion of his reign, King Magnus instituted a second significant
monetary reform. This involved replacing the thin bracteates, which had characterized
Norwegian coinage since the second quarter of the 12th century, with solid, double-
sided pennies, thereby aligning the Norwegian monetary system with those prevalent
in Northern Europe.

These new pennies were designed to harmonize in appearance with major foreign
coinages, such as the English sterlings and French gros rournois. Key features included
a crowned royal portrait (e face) on the obverse, accompanied by clear identification
of the issuer, MAGN REX NORVEGIE (Magnus, King of Norway). The reverse
utilized religious phrases, BENEDICT(um) SIT NOMEN D(omini) (blessed be
the name of the Lord). This specific inscription mirrored the successful French gros
tournois introduced by King Louis IX in 1266, positioning the Norwegian currency
within a broader Christian European tradition. It is important to note, however, that
the Norwegian currency was heavily debased in comparison with its English and
French counterparts.

This reform successfully established a sophisticated monetary framework that
incorporated both pennies and quarter pennies. When Eirik Magnusson’s regency
later introduced half pennies, Norway possessed the most advanced coin series among
the three Scandinavian kingdoms, a system that persisted until Hakon V’s passing in
1319.

In sum, King Magnus Lagabgte implemented two comprehensive reforms that
standardized and distributed a consistent monetary system across his domain. His
effective enforcement and the pervasive use of his coinage, even in remote regions,
secure his place among the most pivotal medieval kings in the annals of coinage and
monetary history, alongside figures such as Harald Hardrade, Olav Kyrre, and Hikon
Hikonsson.

Bibliografi
LITTERATUR

BAGGE, Sverre. 1998. Mennesket i middelalderen. Tanker, tro og holdninger, 1000-1300.
Oslo: Aschehoug.

Collegium Medievale 2025



08  Svein H. Gullbekk

. 2008. «Salvo semper regio iure». Kampen om sattargjerden 1277—1290. His-
torisk Tidsskrift vol. 87: 201-224.

BRILIOTH, Yngve. 1915. Den pafliga beskatningen af Sverige intill den stora schismen.
Uppsala: K.W. Appelbergs boktryckeri.

BuLL, Edvard. 1910. Pgnitentiarier for den norske Kirke i Middelalderen. Historisk
Tidsskrift 1910: 369-378.

DoOLLEY, Michael & Michael Metcalf. 1961. The Reform of the English Coinage
under Eadgar. I Michael Dolley (red.), Anglo-Saxon Coins: studies presented to
F. M. Stenton on the occasion of his 8oth birthday, 17 May 1960, pp. 136-168.
London: Methuen.

DYRHAUG, Sverre & Svein H. GULLBEKK. 2023. Peterspenger: En skatt for folk flest.
Collegium Medievale: 169-218.

GRINDER-HANSEN, Keld. 1997. Mgntfornyelse ( Renovatio monetae) i Danmark fra
ar 1200 til Christopher II’s d¢d i 1332. Nordisk Numismatisk Unions Medlemsblad
8: 130-136.

GROHSE, Ian Peter. 2023. Norgesveldet som rettsfellesskap — en presisering, i: Lands-
lova av 1274. Rett, Politikk og Samfunn i Norsk Mellomalder, redigert av Else
Mundal, Erik Opsahl, Jgrn @yrehagen Sunde og Miriam Tveit (red.), 261-278.
Oslo: Dreyer forlag.

GULLBEKK, Svein H. 1997. Renovatio monete i Norge i middelalderen. Nordisk Nu-
mismatisk Arsskrift 1992-93: 52-87.

.2005. Lite eller mye mynt i Norge i middelalderen? Historisk Tidsskrift 84: 551-

572.

. 2009. Pengevesenets vekst og fall i Norges middelalder, Kgbenhavn: Museum Tus-
culanum Press.

GULLBEKK, Svein H & Anette SETTEM. 2019. Norske myntfunn 1050-1319. Penger,
kommunikasjon og fromhetskultur. Oslo: Dreyer forlag.

GULLBEKK, Svein H, Christoph KILGER, Hiakon ROLAND and Steinar KRISTENSEN,
(red.). 2021. Coins in Churches. Archaeology, Money and Religious Devotion in Me-
dieval Northern Europe, London and New York: Routledge 2021.

GUNDERSEN, Olav Elias. 2019: Commercialisation and urbanisation on the periphery of
medieval Europe c. 986—1448: A comparative analysis of Denmark and Norway.
PhD Aarhus Universitet.

HAVERNICK, Walter 1933. Miinzverrufungen in Westdeutschland im 12. und 13.
Jabrbundert. Frankfurt.

HELLE, Knut. 1974. Norge blir en stat, 1130-1319. Handbok i Norges Historie, bind
3. Universitetsforlaget.

Collegium Medievale 2025



Magnus Lagabgte — lovgiver og myntreformator 99

HoLst, Hans. 1948. Norske funn av tosidige mynter, preget under Magnus
Lagabgter og hans spnner. Nordisk Numismatisk Arsskrift: 63-84.

IVERSEN, Frode & Svein H. GULLBEKK. 2017. The Price of Justice and Administ-
ration of Coinage. I: Ann Zanette Tsigaridas Glgrstad and Kjetil Loftsgarden
(red.), Viking-Age Transformations: Trade, Craft and Resources in Western
Scandinavia, 95-107. London and New York: Routledge.

JOHNSEN, Arne Odd. 1945. Nicolaus Breakespears legasjon til Norden, Oslo 1945

JENSEN, Jgrgen Steen. 1996. Mgntfornyelse (Renovation monetae) i Danmark indtil
ar 1200. NNUM: 130-136.

JEesse, Wilhelm (red.). 1924. Quellenbuch zur Miinz- und Geldgeschichte des Mittelalters.
Halle/Saale: Riechmann.

LUNDEN, Kére. 1972. @konomi og samfunn. Oslo: Universitetsforlaget.

.1978. Korn og kaup. Studiar over prisar og jordbruk pa Vestlandet i mellomalderen.

Oslo: Universitetsforlaget.

.1999. Money Economy in Medieval Norway. Scandinavian Journal of History,
vol. 24: 245-265.

MAGNUS LAGAB@TES LANDSLOV. 2024. Oversettelse Jo Rune Ugulen Kristiansen,
Oslo: Nasjonalbiblioteket.

MORGENSTIERNE, Bredo. 1915. Myntfund i Kalfarlien, Bergens Museums Aarbok 1914-
1915, nr. 10: 3-8.

MUNCH, Peter Andreas (utg.). 1864. Pavelige Nuntiers Regnskabs- og Dagboger forte
under tiende-opkravingen i Norden 1282-1334, Christiania: Brogger & Christie’s
Bogtrykkeri.

MUNDAL, Else, Erik OPSAHL, Jgrn Dyrehagen SUNDE og Miriam TVEIT (red.). 2023.
Landslova av 1274. Rett, politikk og samfunn i norsk mellomalder, Oslo: Dreyer for-
lag.

NATHORST-BOOS, Ernst. 1973. Hela vdrldens tjuv. En studie i straffen for mynt- och
sedelférfalskningsbrotten fore circa 1850, Stockholm.

ORNING, Hans Jacob. 2025. Myten om den gode kongen. Oslo: Dreyer forlag.

PETTERSEN, Gunnar L. 2013. Priser og verdiforbold i Norge ca. 1280-1500, Oslo, Riks-
antikvaren skriftserie 39.

RAsMUSSON, Nils Ludvig. 1943. Studier i norsk mynthistoria under tiden c:a 12770-
1513, Fornvinnen: 174-181.

RINDAL, Magnus. 2024. «Introduksjon: Landslova, Magnus Lagabgte og Hikon
Hakonsson», i: Magnus Lagabgtes Landslov, overs. Jo Rune Ugulen, 13-38. Oslo:
Nasjonalbiblioteket.

Collegium Medievale 2025



100  Svein H. Gullbekk

RISVAAG, Jon Anders. 1996. Ikke-kongelige utmynting i Norge frem til refor-
masjonen. Nordisk Numismatisk Arsskrift 1994-96: 130-161.

. 2006. Mynt og by. Myntens rolle i Trondheim by i perioden ca. 1000-1630,
belyst gjennom myntfunn og utmynting. Trondheim: Norges teknisk-naturviten-
skapelige universitet Doktoravhandlinger 200.

RISVAAG, Jon Anders & Svein H. GULLBEKK. 2023. Money as provocation: the
coinage of Archbishop Jon Raude, Numismatic Chronicle: 335-350.

ScHIVE, Claudius Jacob. 1865. Norges mynter i middelalderen samlede og beskrevne af
C. I Schive. Med indledning af C. A. Holmboe. Kristiania: T6nsberg.

SIGURDSSON, Jon Vidar. 2008. Det norrgne samfunnet. Vikingen, kongen, erkebiskopen
og bonden. Oslo: Pax forlag.

SKAARE, Kolbjgrn. 1965. En ny norsk erkebispemynt. Numismatiska Meddelanden
XXX: 92-102.

. 1971a. Utmynting pa Hikon Hikonssons tid, Nordisk Numismatiske Arsskrift

1970, 5-36

. 1971b. Utmyntingen i det gamle Tunsberg. Vestfold-minne: 86-102.

. 1982. Kong Sverres utmynting, Nordisk Numismatiske Arsskrift 1979-80: 93-

109.

. 1995. Norges mynthistorie. Miynter og utmynting i 1000 dr. Pengesedler i 300 ar.
Numismatikk i Norge, b. I-II, Oslo: Universitetsforlaget.

SPUEFORD, Peter. 1988. Money and its use in Medieval Europe, Cambridge: Cambridge
University Press.

SUCHODOLSKI, Stanislaw. 1961. Renovatio monetae in Poland in the 12th century.
Wiadomosci Numizmatyczne 5: 57-75.

SUNDE, Jgrn Q)yrehagen. 2023. Kongen, lova og landet - Kong Magnus Lagabgter,
Landslova av 1274 og det Norge han skapte. Oslo: J.M. Stenersens Forlag.

SVENSSON, Roger. 2012. Renovatio Monetae. Brakteater og myntningspolitik i
hégmedeltidens Europa. Stockholm: Svenska Numismatiska Foreningen.

TVEITO, Olav. 2015. Mynter i messen - Kirkefunnene som bidrag til kunnskap om
offerpraksis og kirkeskikker (11.—17. arh.). Historisk Tidsskrift vol. 94: 383-417.

WooDs, Andrew R. 2018. From Charlemagne to the Commercial Revolution
(c.800—1150). I: Money and Coinage in the Middle Ages, edited by Rory Naismith:
93-121. Leiden: Brill.

Svein H. Gullbekk, SENKU, Kulturhistorisk museum, UiO.

Collegium Medievale 2025



Novus forlag - eISSN 2387-6700

Om evne og vilje til & sjd kvinner i mellomalder-

kjeldene

JorN (DYREHAGEN SUNDE OG ELSE MUNDAL

The Old Norse term #adr had in the Middle Ages the dual meaning ‘man’ and
‘human being’. If we read Norwegian medieval law with this common knowledge
as a backdrop, we find that women play a significant role in legal life in both the
oldest compilations of law, the Christian laws — canon law adopted by public as-
semblies — and in the Code of the Norwegian Realm of 1274. Women as legal
actors were not only found in written law but are reflected in legal practice from
the 14 century. A systematic examination of mortgage documents show that
women were the primary actor in 20% of these documents. Women could appear
in public life in most legal situations, also as executors (ombudsmen), but could
not, however, take on the role as judge.

For & kunne forske pd kvinnene si stilling i norske mellomalderkjelder er det
ngdvendig & finne dei i kjeldene, og & sjd dei. Det har vi ikkje gjort i tilstrekkeleg grad
i norsk mellomalderforsking til no.

Ei drsak til at ein ikkje har fatt augo pa kvinnene i rettslivet i mellomalderen, ligg
i det norrgne spraket. Endringar i spraket frd norrgn tid til i dag har i nokre tilfelle
takelagt i kor hgg grad kvinnene var til stades i spraket. Da tenkjer vi ikkje primaert
pa store endringar i grammatikken, og at dei fleste av oss er avhengige av ordbok for
4 forstd fleirtalet av orda i ei setning. Vi tenkjer pd eit lite ord, madr med fleirtalsforma
menn. Vi kan starte med 4 sji pd prologen i Snorres Edda:

Almdttigr gud skapadi bimin ok jord ok alla pd bluti er peim fylgja, ok sidarst menn tvd
er attir eru frd komnar, Adam ok Evu.*

(Den allmektige Gud skapte himmel og jord og alle dei ting som hgyrer til dei,
og til slutt skapte han to menn (norr.), som slektene stammar fr, Adam og Eva.)?

* Snorri Sturluson, red. Faulkes 1988: 3.

msetjingane fra norrgnt her og seinare er vare eigne der ikkje anna er sagt.
2 Omset f; ont h der ikk t

Collegium Medievale 2025

3



102 Jorn Qyrebagen Sunde og Else Mundal

Den primare tydinga av madr er ‘menneske’, og for 4 fa ei rett omsetjing av teksten,
ma madri dette tilfellet omsetjast med menneske. I norrgn tid ser vi ei sprikutvikling
der ordet madr ofte stir for ‘mann/karmann’, men det har framleis ofte ogsd tydinga
‘menneske’, og kan di sta for kvinne, og nir vi har fleirtalsforma menn, kan kvinner
godt vere inkluderte. Dette er velkjent for alle som arbeider med mellomalderkjelder.
Det har likevel vist seg vanskeleg  fi forskarar, nir dei mgter ordet madr, t.d. i ein
lovtekst, til & stogge opp og spgrje seg: kan madr i dette tilfellet ogsd vere ei kvinne?
Sjglv om tvilstilfelle kan finnast, er det oftast mogeleg & svare eit klart ja eller nei pa
dette spgrsmilet. Det kan vi sidan det samla lovmaterialet gjev mange opplysningar
om kva rettar kvinner har etter lovene, kva slags krav som vert stilte til dei, kva status
dei har i heimen og i det vidare samfunnet, og kva slags roller i ein rettsprosess dei
kan ga inn i. Kvart enkelt tilfelle der ordet madr er brukt, og der det isolert sett kan
vere uklart om ordet referer bade til mann og kvinne, kan tolkast i lys av dei mange
dpma der teksten eller konteksten gjer det klart at ordet kan st bdde for kvinne og
mann.

Likevel valde Absalon Taranger i si omsetjing av Landslova til riksmil i 1915 &
omsetje madr hovudsakleg med mann.? Det same gjorde Knut Robberstad i si om-
setjing av Magnus Lagabgters Bylov i 1923,% og av Eldre Gulatingslov i 1937 Madr
vert ogsa gjerne omsett til ‘mann’ i nyare lovomsetjingar, som i Jan Ragnar Hagland
og Jorn Sandnes si omsetjing av Frostatingslova av 1994° og Bjarkgyretten for
Nidaros i 1997.7 Det har vist seg at omsetjarar, bdde av lovtekstar og andre tekstar,

3 Til dgmes Landslova IV-8 og 18; Taranger 1915: 48 og 58, jf. NgL II: 53 (kap. 7) og 62
(kap. 17).

4 Til dgmes Bylova VI-2 og 9; Robberstad 1923: 22 og 31, jf. NgL II: 240 og 241. Men i
fyrste setning i VI-2 er «menn» her omsett med «folk».

5 Til dgmes Eldre Gulatingslov kap. 88 og 169; Robberstad 1981: 116 og 182, jf. NgL I: 43
0g 64. Vi ser likevel at kvinnene sine rettar og plikter etter Gulatingslova har valda Robberstad
hovudbry. D3 han omsette Gulatingslova i 1937, forstod han kapittel 47, som seier at ei kvinne
kan overlate sdkn og vorn til ein mann, slik at dette gjaldt spksmélsretten, retten til a krevje at
ei sak kom opp til doms, men ikkje sjglve sakfgrsla. Men sékn er ordet for ‘det & fore ei sak’
og vorn for ‘det & forsvare ei sak’. D3 Robberstad seinare skreiv den store artikkelen
“Rettergang” i Kulturbistorisk leksikon for nordisk middelalder har han kome til at “Ei kvinne
som stér dleine, kan fgre sine sgksmal sjplv, men ho har rett til 4 taka ein fullmektig til sakfgrsla”
(1969: 32).

¢ Sja til dpmes Frostatingslova II-1 og 2, og XIII-25; Hagland og Sandnes 1994: 16 og 17,
0g 199, jf. NgL I: 130 og 131, 0g 247.

7 §ja til dgmes Bjarkgyretten kap. 4 og 20; Hagland og Sandnes 1997: 40 og 45, jf. NgL 1:
303 og 317 (kap. 65).

Collegium Medievale 2025



Om evne og vilje til  sja kvinner i mellomalderkjeldene 103

for enkelt grip til den enklaste og tradisjonelle omsetjinga av madr sjplv om vi veit at
det semantiske innhaldet i ordet har forskyve seg frd norrgn tid til i dag.

Gar ein derimot inn i kvar einskild regel i Landslova av 1274 der madr er nytta,
viser det seg til dpmes at i rundt 75 prosent av tilfella refererer termen til bdde menn
og kvinner, og i rundt 5 prosent faktisk berre til kvinner.® Det som ved fyrste aug-
nekast ser ut som ei lov mynta pé eit mannsdominert samfunn, vert dermed ei lov
for eit samfunn der bide menn og kvinner er tydelege aktgrar i rettslivet.

Ei anna drsak til at ein har oversett kvinnene i det norske rettslivet i mellom-
alderen, er at det har mangla evne og vilje & sja dei trass tydeleg tekst. Dette har vi
fleire dgme pa frd diplommaterialet. Til dgmes heiter det i samandraget til eit mel-
lomalderbrev, publisert i bind VI av Diplomatarium Norvegicum i 1864:

Sigurd, Hafthor Thoressons Lensmand (i Gudbrandsdalen), kundgjor, at han
optog 12 Mnds Vidnesbyrd om, at Sigurd og Ingerid bleve gifte f6r Lovforand-
ringen, medens endnu de gamle Love galt, og at Erling paa Bryn var stevnet til at
paah6re samme.

I utdraget fra sjplve teksten i mellomalderbrevet frd 1333 stir det:

Eptir pet tok ek xii manna vitni baro pesser xii men vitni firir mer Halstein
Audvnar son Haluardr Juzrs son Alfuer Saxs® son Agmundr Sigurdr son
Gudormr Eigill son ok Eillingr brodr hans Porkiel Porbiennar son Ase Halkiells
dotter Haldorae Niculaser dotter Pora Jngielsz dotter Rangdid Ormsdotter Rangdid
Godena dotter.

svoro paessar fyr nefdr men at pau komo saman j fonnom lagum ok firir laga brig-
ing Sigurdr ok Jngirid peima monnum hia verandom er ek tok petta skillriki
Porde preste a Breidini Gudorme Lafransz syni logretto manne Pale Liosz syni
ok margum adrum godom mannum.?

(Etter det tok eg opp 12 menns vitne. Desse 12 personane bar fram vitnemal for
meg: Hallstein Audunsson, Hallvard Ivarsson, Alv Sakseson, Ogmund Sigurds-
son, Gudmund Egilsson og Elling, bror hans, Torkjell Torbjgrnsson, Asa Hall-
kjellsdotter, Halldora Nikolasdotter, Tora Ingjaldsdotter, Ragndid Ormsdotter,
Ragndid Godinadotter. Desse fgrnemnde personane svor at Sigurd og Ingerid vart

8 Sja Laske, Mundal og Sunde (under utgjeving).
9 DN VI-143 (07.10.1333) (vir kursivering).

Collegium Medievale 2025



104  Jorn @Qyrebagen Sunde og Else Mundal

gifte di gammal lov gjaldt og fgr lovendringa. Med desse personane til stades tok
eg opp dette provet, Tord prest pd Breidin, Guttorm Lavransson lagrettemann,
Pil Ljotsson og mange andre gode menn / mykje anna godt folk.)

Ay dei 12 mennene som utgjevarane finn i diplomet, er altsd fem av dei kvinner. Her
er det ikkje mogeleg & skulde pa manglande sprikforstiing, berre pd manglande vilje
til & formidle det som opplagt fglgjer av teksten. Dei ‘gode menn’ som er nemnde i
slutten av sitatet, har tradisjonelt vore tolka som ‘menn’, men ogsa her ma ein sji pa
konteksten. Brevet skildrar ei folkeforsamling der nesten halvparten av vitna som er
nemnde, er kvinner. Det finst ingen grunn til 4 tru at dei fem kvinnene som var vitne,
var dei einaste kvinnene i forsamlinga. A forsta dei gédir menn som er til stades, som
‘godt folk’ er difor mest sannsynleg det beste i dette tilfellet.

I denne artikkelen skal vi sjd etter kvinner i mellomalderkjeldene. I fyrste del skal
vi sjd korleis dei star fram i mellomalderlovene nir vi tek som utgangspunkt at madr,
med fleirtalsforma menn, primart tyder ‘menneske’ og ikkje ‘mann’. I andre del skal
vi sjd at sjplv ndr vi les madr som ‘menneske’, s far vi likevel ikkje fullt ut eit korrekt
bilete av kvinnene sin plass i rettslivet i mellomalderen. For dersom vi ser pd kvinner
i mellomalderdiplom, ser vi at dei ikkje berre kunne sitje med og disponere eigedom,
og opptre i rettssaker som saksgkjar og vitne, men at dei kunne ha ei enno meir sjglv-
stendig rolle. Det er grunn til 4 tru at hgg sosial status ville gjere det lettare for kvinner
4 spele ei rolle i samfunnslivet. Forsking pa den rolla nokre norske adelskvinner
kunne i i det politiske livet, til og med nar det gjaldt omrade som krig og piratverks-
emd, tyder pd det.” Dei kvinneroller vi har sett pd i norske diplom, fangar opp
kvinner fri eit breiare spekter i samfunnet, sjglv om vi ikkje i alle hgve kan plassere
dei sosialt.

Vi gjer ikkje krav pi & gje eit fullstendig bilete korkje nér det gjeld lovene eller
diploma. Vi har, saman med Caroline Laske, gitt gjennom dei over 400 gonger madr
er brukt i Landslova, slik lova stir i den tekstkritiske utgdva av Magnus Rindal og
Bjgrg Dale Spgrck fra 2018. Vi har ikkje gjort ei tilsvarande narlesing av andre mel-
lomalderlover, men har konstatert gjennom stikkprgvar at vi finn det same mgnsteret
i dei (sjd note 8). Det same gjeld undersgkinga av rettspraksis, slik vi finn den i mel-
lomalderdiploma som er publiserte i Diplomatarium Norvegicum. Vi har ikkje funne

1 Eit sikkert dgme pa at ogsa kvinner er rekna med mellom gddir menn’ finn vi i innleiinga
til Mariajartegnet “Bondi ok husfru ®tludu heingia sik”: I nockurum stad var bondi ok husfru

hans, badi godir menn ok trufastir,..(Det var ein bonde ein stad og kona hans, begge gode
menneske og faste i trua,...). Mariu saga (1871) 5. 969.

= §ja t.d. Waerdahl 2019.
2 Kong Magnus Hakonssons Lagabgtes landslov 2018.

Collegium Medievale 2025



Om evne og vilje til a sja kvinner i mellomalderkjeldene 105

noko godt sgkjekriterium for 4 finne kvinner som spelar ei aktiv rolle i rettslivet.”
Dgma vi brukar, har vi henta frd spk pd ombodsmenn og vitne i rettstvistar i mel-
lomalderen.** Unnataket er rettsomridet pant. Her har vi spkt opp alle diplom som
gjeld pant av eigedom, og sett kor stor rolle kvinner spela i samband med slike eige-
domstransaksjonar. Artikkelen mé likevel lesast som ei pipeiking av eit forskings-
behov, meir enn som stetting av dette behovet.

Kvinner i norske mellomalderlover

Det finst mange dgme pa at kvinner var meir synleg til stades bide i spraket generelt
og i lovspraket enn det lesarar i dag gjerne ser ved fyrste augnekast. Vi ser fyrst pa
eit dpme fra Frostatingslova IX-4, der det er tydeleg sagt at lova gjeld kvinner, men
vi skal likevel merke oss at kvinna ogsa er omtalt som madr.

Kona ma gefa .iij. sinnum arf sinn, oc halda hit pridja sinni, en eigi ma gefa nema
heill madr se.”

(Eikvinne kan gje bort arven sin tre gonger, og det ma haldast den tredje gongen,
men ein kan ikkje gje [bort] utan ein er frisk madr.)

I Eldre Gulatingslov har vi eit dgme pd forbod mot barnemishandling. Her kan det
vere vanskelegare straks a fi augo pa kvinna:

ef madr misfeer med barne sino skadandi til lifs eda lima at vilja sinum. pa eru pau
utleg oc vpteect alt fe peira...*¢

(Om nokon skadar /mishandlar barnet sitt med vilje slik at det stir i fare for &
tape liv eller lemmer, da skal dei vere utlage og all eigedomen deira er forbroten.)

Her kan det ved fyrste augnekast sja ut som det berre er far som er mistenkt, men
ved nermare ettersyn ser vi at den madr som er mistenkt, like gjerne kan vere mor
som far. Det som avslgrar at mor ogsé er mistenkt, er forma pd pronomenet, pau.

3 Vi har sgkt i den elektroniske utgava av Diplomatarium Norvegicum: https://www.
dokpro.uio.no/dipl_norv/diplom_felt.html

*7 %7

H og “witn*”.

4 Det er spkt pd “umbsm™”, “vmbsm*” og “wmbds*”, og pa “vitn*”, “uitn

5 Der det her og seinare er sitert frd, eller vist til kapittel i Frostatingslova, er det vist til
utgdva i NgL I, om ikkje anna er sagt.

16 Teksten star i eit fragment som er prenta i NgL IV 19.

Collegium Medievale 2025



106 Jorn @yrebagen Sunde og Else Mundal

Dette er ngytrumsforma av pronomenet peir (dei), og nguytrumsforma vert brukt
ndr pronomenet peikar tilbake pé ei gruppe av menneske som bestir av begge kjpnn.
Konteksten viser at det er peikt pa mor.

I nokre tilfelle gar det fram av konteksten at madr like gjerne kan vere kvinne
som mann, som i Eldre Bjarkgyrett (bylova for Trondheim), kap. 69:

Ef madr bldtar 4 heidnar veettir. eda ferr hann med spdsdgur eda med gorningum.
sd madr er pvi hlydir ok pann mann husar til pess. hann er svd ttlaegr sem manns
bani. En ef hann dular. beri karlmadr idrn fyrir. en kona taki { ketil.”

(om nokon blotar til heidne vette eller fer med spadomar eller trolldom, og den
som hgyrer pd slikt, og den som held hus til dette, er like utleeg som ein draps-
mann. Og om han /dette mennesket lgyner dette, skal ein karmann bere jarn (for
4 fri seg) og ei kvinne ta i kjele (ta opp ein gjenstand frd botnen av ein kjele med
kokande vatn.)

Her kjem det fram at madr, ogsd pronomenet hann (som peikar tilbake pé madr), kan
std for kvinne. Det ser vi her av konteksten som presiserer kva straffa er for kvinne
og for mann.

Endi vanskelegare & sjd at ein lovregel ogsé gjeld kvinner, har vi t.d. Landslova
VII-56:%

N skal hverr madr pingi rdda, er pings pykkist purfa.

(No skal ein kvar ride for ting som synest 4 trenge ting.) [Rade for ting vil her
seie & ha rett til 4 kalle inn tinget.]

Sjglv om vi har sett at madr ofte kan sté for kvinne, si vil ein kanskje tru at tinget er
mannens arena. Men at hverr madr, som dei fleste utan 3 tenkje seg om ville omsetje
med “ein kvar mann” ogsé kan vere ei kvinne, er lett 4 oversji. Forma bverr er mas-
kulin form av pronomenet, men forma rettar seg etter det grammatiske kjgnnet pa
ordet madr. Eldre Gulatingslov kap. 131 har formuleringa “Nu scal hverr pingi rdda

7 Der det her og seinare er sitert frd eller vist til kapittel i Eldre Bjarkgyrett, er det vist til
utgava i NgL I, om ikkje anna er sagt.

¥ Der det her og seinare er sitert fra eller vist til kapittel i Landslova, er det vist til Magnus
Lagabgtes landslov 2024, red. Rindal, om ikkje anna er sagt.

Collegium Medievale 2025



Om evne og vilje til a sja kvinner i mellomalderkjeldene 107

er pings pyckizt purfa”, altsd med madr utelate. Det same finn vi ogsd i mange hand-
skrifter av Landslova.?® Her ser vi at pronomenet hverr (i eitt tilfelle i Landslova sd)
rettar seg etter det grammatiske kjgnnet til ordet madr, som er underforstitt. Der
maskuline former av eit pronomen vert stiande dleine, vert det i alle fall ikkje lettare
d sjd kvinna som har rett til 4 kalle inn ting. Men at kvinner hadde denne retten, veit
vi fordi vi har heilt klare dgme i norske lover pa at kvinner kallar saman ting. Dette
kjem vi tilbake til.

Vi skal ogsa sjé at ei kvinne kan omtalast som bade madr og bondi. Eit godt dgme
pa dette har vi i Frostatingslova VII-8:

Ef menn hafa manntals ping sitt. pa sculo allir beendr til koma bzdi lendr menn
oc drmenn oc konor per er einar basc bui fyrir naudsynialaust.

(Om folk har manntalstinget sitt, da skal alle kome til [tinget] bide lendmenn og
drmenn og alle dei kvinner som styrer gard dleine forfallslaust.)

I den flokken av menneske som er omtalte som menn, er altsi kvinner som styrer
gard, inkluderte, ho er bondi, biisbondi, fordi ho har hpgst status i hushaldet. Bondi er
ogsa eit ord som har fleire tydingar som kan inkludere kvinner. Béndi er ei lovdefinert
sosial gruppe som har hggre status i samfunnet enn dei som var etterkomarar av
traelar, men ligare status enn odelsbonden (haulden). Bondestatus hadde bide bonden
sjplv, kona hans og spnene og dgtrene hans. Den primzere tydinga til bondi eller biandi
er ‘ein som bur, er bufast’. Bendr, fleirtal av bdndi, kan difor ogsa brukast pé ein mate
som inkluderer alle i eit bygdefellesskap. Her ser vi at beendr, kanskje litt uventa, in-
kluderer ogsa kongens menn som er i bygda, og sjplvsagt er kvinner inkluderte. Sa
kan endeleg bdndi tyde ‘ektemann’, og det er den einaste av tydingane av ordet som
ekskluderer kvinner.

I ein del tilfelle har vi eit formelaktig tillegg til sjglve lovregelen som presiserer at
lova gjeld bade for kvinner og menn, t.d. Jafnt kona sem karlmadr (like mykje kvinne
som mann), svd kona sem karlmadr (s kvinne som mann), bedi kona ok karlmadr (bide
kvinne og mann), og fleire. Vi kan sji pd Nyare Bylov VI-2:

9 Der det her og seinare er sitert fr eller vist til kapittel i Eldre Gulatingslov, er det vist
til utgava i NgL I, om ikkje anna er sagt.

2 Sj& Kong Magnus Hakonsson Lagabgtes landslov 2018, red. Rindal og Sperck, del I, s.
808, note 6187 og 6188.

Collegium Medievale 2025



108  Jorn Qyrebagen Sunde og Else Mundal

Nu ef druknir men ganga um bee varn innan. oc hitta vardmen a pa. pa scal
retleida pa en wigi rangt. huart sem ero konor eda karllar.**

(No, om fulle folk gar omkring inne i byen vir, og vektarane mgter pa dei, dd
skal dei vise dei pa rett veg, og ikkje villeie dei, anten det er kvinner eller menn.)

Dei norske mellomalderlovene har meir av slike presiseringar av at lova gjeld bade
for kvinner og menn enn dei andre nordiske lovene. I det siste dpmet fra Bylova kan
kanskje grunnen til presiseringa vere at heller ikkje folk i mellomalderen straks tenkte
pa kvinner nir det gjaldt lover om fyll og spetakkel. Presiseringane av denne typen
kan kanskje ogsé vere sette inn for & skape ein tilsikta lovstil ved hjelp av det formel-
aktige spraket. Men vi kan i alle fall sld fast at presiseringane av at lova gjeld bide
kvinner og menn, viser eit klart medvit om dette forholdet. Desse dgma viser oss
ogsd at vi ma lese lovene, og andre norrgne kjelder, med eit vake blikk ndr vi leitar
etter kvinnene, for dei kan vere ggymde bak ord som madr og bondi, til og med nir
eit slikt ord er underforstatt.

Vi skal sd kort sji pé stillinga til kvinnene i norske lover i mellomalderen, bade i
landskapslovene og i Landslova. Dei rettar og plikter kvinner har etter Landslova, er
dei vi kan vente, eller hipe, 4 finne att i diplommaterialet, som stort sett er yngre enn
Landslova og som vil reflektere korleis lova er brukt. Det fanst store skilnader mellom
kvinnene sine rettar etter lovene innanfor Norden, og det fanst ogsd nokre skilnader
mellom dei norske lagdgma i tida fgr Landslova.?

Det har ofte vore sagt at kvinna sitt domene var innan stokks, dvs. i huset, medan
mannen var den som representerte familien i det vidare samfunnet. Det er berre delvis
sant. Vi skal no fyrst sja pa kva roller kvinner kan ha i det offentlege rommet og der-
etter pa den gkonomiske stillinga til kvinnene som ogsa var svart viktig for i kva
grad dei kunne vise seg som handlande menneske.

P4 nokre viktige felt var kvinnene sine sjansar til & spele ei rolle i det offentlege
rommet avhengig av den status ho hadde i familien. Det var mannen, husbonden,
som var den som hadde hggst status i heimen, men husfrua var nummer 2. Dette gar
fram nér vi held saman formuleringane i fleire lover som t.d. Eldre Eidsivatings kris-
tenrett og Landslova.” Om ektemannen dgydde, ville enkja verte den med hggst

2t Der det her og seinare er sitert fra eller vist til kapittel i Nyare Bylov, er det vist til utgava
i NgL II, om ikkje anna er sagt.

22 §ji Tveit, Korpiola, Mundal og Vogt 2022.

3 Der det her og seinare er sitert frd eller vist til kapittel i Eldre Eidsivatings kristenrett,

er det vist til utgava i NgL I, om ikkje anna er sagt. Eldre Eidsivatings kristenrett I 10 seier at
bodstikka skal berast til den som “bestr er a bee” (som er den fremste pd garden). Landslova

Collegium Medievale 2025



Om evne og vilje til  sja kvinner i mellomalderkjeldene 109

status i hushaldet. Om ei einsleg kvinne styrte gard, ville ho ogsa vere den med hggst
status i heimen. Sjansane til & vise seg som ein handlande person, ville ogsa vere
avhengig av kva grad av “myndigheit” ei kvinne oppnéidde. I norrgn tid var det ikkje
slik at ein var myndig eller umyndig. Bide kvinner og menn kunne oppna ulike grader
av myndigheit, som var knytte til ulike aldersgrenser, — men ogsa kva sosial gruppe
ein hgyrde til (trel, lgysing, bonde, hauld), og kjgnn kunne spele ei rolle. Trzlen opp-
nadde ingen grad av myndigheit, og kvinnene sin sjanse til handle, ville verte avgrensa
om ho hadde ektemann, far eller bror som hadde rett til, eller som ein venta, skulle
handle, eller ta avgjerder, pa hennar vegner. Den viktige aldersgrensa sett i forhold
til myndigheit var den lova sig som overgang til & verte fulltiJi (fullvaksen, brukt om
menn) og fulltida (fullvaksen, brukt om kvinne) som var 15 ar fpr Landslova, 20 ar i
Landslova. Dessutan vart ein myndig om ein inngjekk ekteskap, ogsd under denne
grensa.

Onm ei gift kvinne vart enkje, ville ho rykkje opp til & verte den med hggst status
iheimen, og dette gav henne rett til 3 mgte pa tinget, om ho ville, nar det gjaldt herad-
stinget, eller andre lokale ting. P4 dei store lagtinga som vedtok lover, var det re-
presentantar som var utpeikte av kongens menn, som mgtte, og dei var nok menn.
Denne retten til & mgte pd tinget har enkjer bade etter landskapslovene og etter
Landslova. Det faktum at det er overhovudet for hushaldet som mgter pd heradstinga,
betyr nok at alle kvinner som styrer gard, kan mgte pa tinget. Heradstinget var eit
ting som kunne felle dom, og i den tida ein styrte etter landskapslovene, ogsé da
Landslova vart gjeven, var det heile tinget som felte dom. Seinare vart det eit utval av
tingforsamlinga, lagretten, som felte dom ogsd pi lokaltinga. Men medan heile ting-
forsamlinga felte dom, mé vi rekne med at det fanst nokre kvinner i den dgmande
tingforsamlinga.

Som vi alt har sett dpme pa fra Frostatingslova, si har ei kvinne som er ein fyrir
sér, som iden aktuelle samanhengen vil seie at ho styrer gard éleine, ikkje berre rett,
men plikt til & mg@te pd manntalstinget.* Manntalstinget var knytt til leidangsord-
ninga og leidangsskatten, som etter landskapslovene var ein skatt utrekna etter talet
pa personar i eit hushald pd eit gardsbruk. Derfor var det viktig at manntalet til ei
kvar tid var rett, og derfor matte alle hushald mgte for a gjere greie for kor mange
dei hadde 4 betale skatt for.

VII-54 slar fast at dersom bonden ikkje er heime, skal husfrua ta mot bodstikka.

4 At ei kvinne er ein fyrir sér ser ut til & vere forstitt ganske pragmatisk i lovene. Det kan
brukast om kvinner som stér aleine, t.d. om den som er overhovudet for eit hushald, om kvinne
som ikkje har nere mannlege slektningar, ogsd kvinner som har mannlege slektningar, men
som ikkje tek seg av dei, ser ut til & fa status som kvinner som er ein fyrir sér, og som dermed
far rett til & ride over seg sjglve, sjd Frostatingslova XI-17.

Collegium Medievale 2025



110 Jorn Qyrebagen Sunde og Else Mundal

Vi ser av lovene at kvinner ogsd hadde rett til i kalle inn ting. Etter Eldre
Gulatingslov kap. 151 var det enkja som skulle skjere opp pilbodstikke og kalle saman
drapstinget. Dette var eit ting som straks skulle kallast saman pa den staden der nokon
hadde vorte drepen. Enkja kunne ogsa avgjere om det kunne fellast dom i saka der
og da, eller om saka skulle opp pé det ordinzre tinget. Etter Frostatingslova var det
arvingen, ikkje enkja, som hadde ansvaret for 4 fi dom i saka etter at ein mann var
drepen, og det er reglane fra Frostatingslova som vert fgrte vidare i Landslova IV-
11.%

Det fanst ogsa tilfelle der ei kvinne kunne kalle saman ting utan & vere overhovud
for hushaldet. Etter Eldre Borgartings kristenrett II 9 kan ei kvinne som er skild fra
ektemannen, kalle inn heradstinget og krevje at tinget tildpmer henne det jordegodset
som ektemannen har lovt henne som tilgive i festeavtalen, om ho har seks vitne pd
det. Ho kan velje om ho vil kalle saman tinget framfor huset til den tidlegare ekte-
mannen eller pd den vanlege tingstaden. I Landslova er retten til skilsmisse fjerna,
og det vart vanskelegare for kvinner a f ut godset sitt fra den tidlegare ektemaken
om ho flytta frd han. Tilgdva ville ho ikkje ha rett pd, og om ho hadde gatt fra
ektemaken “utan grunn”, ville han ogsi ha rett til 4 sitje med heimanfylgja hennar.
Men om mannen kom med usanne skuldingar om utruskap mot kona for & kunne
halde pa heimanfylgja hennar, ville ho ha rett pa heimanfylgja si.** Om ho eventuelt,
som etter eldre rett, kunne kalle saman tinget for & fi dom pa mannen, gir ikkje fram
av lova.

Kvinner har etter norske mellomalderlover ogsi rett til & fpre sak pa tinget. Kvinna
som kalla inn drapstinget og avgjorde om det skulle fellast dom i saka der og da, var
mest truleg ogsa den som fgrte saka, kvinna som kalla inn heradstinget og fgrte fram
vitna sine pa at ho hadde fitt jordegods i tilgave, var truleg ogsé den som fgrte saka
mot den tidlegare ektemannen. Eldre Gulatingslov kap. 47 har ein tekst som er opp-

% Det kan sji ut som kvinnene hadde ei serleg sterk stilling innanfor Gulatings lagdgme.
Etter eit fragment av Eldre Gulatingslov, som er prenta i NgL IV, er det kone, mor, dotter og
syster, som skal skilja vig, om ein mann er drepen og ho har sett det frd husa der ho har tilhald,
eller har vore pa reise saman med han, sjd NgL IV: 7). Dette gav desse kvinnene ganske stor
makt over den fglgjande rettsprosessen, for den som skulle skilja vig gjorde greie for omstenda
kring eit drap som kunne fi fglgjer for domen. Fragmentet i NgL IV er ungt, men ser ut til &
byggje pa eit gamalt handskrift. Lovregelen finst ikkje nokon annan stad, og kan ha gitt ut
fordi han kom i konflikt med tankar om habilitet. Etter Eldre Gulatingslov kap. 266 kan hus-
frua ogsé festa démr (godta dei oppnemnde domarane og love & godta den domen dei feller)
dersom det ikkje finst frie menn pé garden. Her sit det tydelegvis langt inne & gje ei kvinne ei
slik rolle i rettsvesenet, sidan alle frie menn pa garden vil gi fpr henne, men ho kan f3 ei slik
viktig rolle i rettsprosessen. Om & skilja vig og festa démr sja Mundal 2020b: 223 og 232—236.

2¢ Sji Landslova V-5.

Collegium Medievale 2025



Om evne og vilje til  sja kvinner i mellomalderkjeldene 111

lysande nir det gjeld kvinners rett til 4 fgre sak og & forsvare seg i retten. Her stir
det at ei kvinne som er ein fyrir sér, det vil her seie at ho ikkje har far eller bror som
normalt ville vere den som fgrte saka, ho kan overlate bide sdkn og vorn (spksmal og
forsvar) til ein mann. Ein kan ikkje overlate til nokon noko ein ikkje har, og det vil
seie at kvinner som stdr dleine, har rett til & fpre sak sjglv og til & forsvare seg sjglv —
men ho kan om ho vil, skaffe seg ein ombodsmann, ein som handlar pé hennar vegner.
Ein tilsvarande regel har vi ogsa i Eldre Bjarkgyrett kap. 99. Eldre Bjarkgyrett kap.
96 seier at ei kvinne som er valdteken, skal fgre sak mot valdtektsmannen saman med
frendane sine. Det finst eit unntak i lovene nir det gjeld kvinners rett til & fgre sak,
det er saker som gjeld odel.

Landslova nemner ikkje kvinners rett til & fpre sak, men mest sannsynleg gjeld
gammal lov sé lenge ho ikkje er oppheva av ny lov. Det finst i alle fall ikkje noko for-
bod mot at kvinner fgrer sak, slik det t.d. finst i dei islandske fristatslovene, Grigds.

Etter norske lover kunne kvinner ogsa vere vitne og dei kunne sverje eid, i nokre
samanhengar er det ein samanheng mellom & gje vitnemail og sverje eid. Om ikkje
andre vitne fanst, kunne faktisk barn ned til 8 ar gje vitnemal, ogsa trelar og tral-
kvinner. Det har vi dgme pa i Frostatingslova IV-5. Dette gjeld eit tilfelle der nokon
er overfallen og drepen i heimen sin. At ei fri kvinne kan vere vitne i dette tilfellet,
er s sjplvsagt at fri kvinne og fri mann er nemnde under eitt som frjdls madr (fritt
menneske), dei er altsd likestilte som vitne. Lovene presiserer ogsi fleire stader at
bade menn og kvinner kan vitne, t.d i Eldre Borgartings kristenrett II 14, her vitne
til kven ei fgdande kvinne har oppgitt som barnefar.”” Nyare Borgartings kristenrett
kap. 3 reknar med at desse vitna er kvinner. Frostatingslova IX-1 understrekar at bide
menn og kvinner kan vere vitne til @ttleiing. Dei som var til stades ved festarmal og
bryllaup vert rekna som vitne til festeavtalen, her veit vi at bide kvinner og menn var
til stades. I ei rettarbot fra 1313 er det sagt at openberre horer heretter ikkje skal vere
vitne, serleg i alvorlege saker.®® Det seier ganske klart at alle andre kvinner kan vere
vitne i alle saker.

Det fanst fleire slags eidar i det norrgne samfunnet. Ein vanleg eid var nektings-
eiden. D4 nekta nokon 4 ha gjort det ein var skulda for, og sd mitte ein ha medeids-
menn som sanna at dei trudde at den som avla nektingseid, snakka sant. Her vart
hovudregelen fastslegen i ei rettarbot i 1313, og den var at menn avla nektingseid med
mann og kvinner med kvinne. Om det ikkje fanst nok menn til & sverje eid med ein

7 Der det her og seinare er sitert frd eller vist til kapittel i Eldre Borgartings kristenrett,
er det vist til utgdva i NgL I, om ikkje anna er sagt.

8 NgL III: 100.

Collegium Medievale 2025



112 Jorn Qyrebagen Sunde og Else Mundal

mann, kunne kvinner ga inn, og omvendt.” Eldre lover tyder pa at dette ogsa har
vore praksis tidlegare. I Eldre Gulatingslov kap. 28 og Eldre Borgartings kristenrett
I 16 skal medeidsmennene for ei som er skulda for trolldom, vere kvinner. Etter Eldre
Eidsivatings kristenrett I 42 kan medeidsmennene i ei slik sak vere menn eller
kvinner. Ogsi i eit tilfelle der ei kvinne er skulda for barnedrap etter Eldre Eids-
ivatings kristenrett I 27, er medeidsmennene kvinner.

Vi har ei formulering i ein del lover, halda ordi ok eidi fyrir nokon, som tyder med
ord og eid & svare for ein annans handlemite, og her er det husbonden som avlegg
eid pé vegner av nokon i hushaldet. Dette har gitt grunn til 4 stille spprsmélet om
husbonden gjer eid pa vegner av kone og vaksen dotter. Men av konteksten der vi
finn dette uttrykket brukt, t.d. i Eldre Gulatingslov kap. 43 og Frostatingslova II-2
og X-40, gir det ganske klart fram at det gjeld tenestefolk, tralar, eventuelt umyndige,
som har gjort noko gale i det dei har utfgrt arbeid som husbonden har arbeidsansvar
for. Husbondens kone og vaksne dotter var fullt ut strafferettsleg ansvarlege, og dei
svor om ngdvendig sjplve. Etter Frostatingslova II-2 skal t.d. ei kvinne som har fgdt
eit dpdfgdt barn, sverje pd at det var dpdfpdt om ho vert mistenkt for barnedrap. Om
nokon hevdar at han var fullvaksen og ikkje vart trudd, skal mor etter Frostatingslova
IX-26 sverje pa at han talar sant, for & nemne eit par eksempel.

Kvinna si gkonomiske stilling hadde ogsd mykje 4 seie for den fridomen ho
hadde til 4 handle sjglv. I tida fgr Landslova hadde ikkje dgtrer arverett dersom dei
hadde brgr. Men ei dotter som ikkje hadde brgr, tok arv som om ho var son, og tok
ein sons plass bade i arverekka og i bgtesystemet. Ei slik kvinne var kalla baugryigr
etter Eldre Gulatingslova kap. 275 og Frostatingslova VI-4, og betalte og tok mot
bgter som ein son. At kvinner som hadde brgr, ikkje fekk arv, vil ikkje seie at dei stod
pa berr bakke. Dgtrer fekk heimanfylgje, som vil seie medgift, nir dei gifte seg, og
denne kunne vere stor. Dessutan fekk bruda det vi kallar tilgdve frd brudgomen.
Denne fekk ho ikkje utbetalt fgr mannen eventuelt dgde. I tida fgr skilsmisseretten
fall bort, kunne kvinna ogsa fa utbetalt tilgdva om det var klart at mannen hadde gjeve
henne skilsmissegrunn.’® Tilgdva vart stdande som eit pant kvinna hadde i mannens
eigedom. I Gulating ser tilgava ut til 4 vere av same storleik som heimanfylgja, i Fro-
stating halvdelen av heimanfylgja. Dette vil seie at kvinner i det dei gifte seg, kanskje
kunne ha like mykje eigedom som mannen, men av seinare inntekter, ville to
tredjedelar gi til mannen, og han ville ta mot arv, noko kvinner som hadde brgr, ikkje
ville fi. Den gifte kvinna sin rett til & rade over den eigedomen ho hadde, var derimot
avgrensa. Det var berre ein liten sum av pengar kvinner kunne bruke utan lgyve fra

* NgL III: 100.
3 §ja Eldre Gulatingslov kap. 54.

Collegium Medievale 2025



Om evne og vilje til  sjc kvinner i mellomalderkjeldene 113

mannen. Det var ektemannen som ridde for det felles godset deira. Men han kunne
ikkje bruke det som han ville, formuleringane i lovene, Eldre Gulatingslov kap. 52 og
Landslova V-3, gar ut pa at han skulle bruke godset deira til felles beste. Om han
sette kona sitt gods over styr, var det truleg skilsmissegrunn sé lenge kvinner hadde
skilsmisserett, og seinare kunne det gje grunn til konflikt.

Vilkéret for & fa heimanfylgje var at kvinna var lydig mot giftingsmannen og gifte
seg med ein som han godtok— giftingsmannen var far, bror om far var dgd, og deretter
farbrgr; i Frostatingslova og i Landslova kjem ogsd mor inn som giftingsmann.** Ei
kvinne kunne inngd lovleg ekteskap utan lov frd giftingsmannen. I tida fgr kanonisk
rett slo gjennom og ekteskapet vart sett pd som eit sakrament, var det einaste som
skulle til for & gjere eit ekteskap gyldig at brudgommen gav mundr (minstesum 12
gyre) til bruda, og at dei gjorde ekteskapsavtale med vitne til stades. Dette gjeld szrleg
Eldre Gulatingslov, for i Frostatingslova er dette ikkje like klart uttrykt. Eldre
Gulatingslov kap. 125 opnar ogsi for at eit par, til dgmes nokon som var for fattige
til at det vart betalt mundr pa 12 gyre, kunne leve saman som ektefolk utan samtykke
fra giftingsmannen. Etter 20 dr fekk samlivet status som ekteskap, borna fekk arve-
rett, og lova slo eigedomen til mannen og kvinna saman i felag (sameige) etter reglane
i Eldre Gulatingslov kap. 53 som for andre ektefolk. Nar vi kjem til Landslova er det
ikkje lenger mundr som gjer ekteskapet gyldig, men samtykke frd begge partane i
samsvar med kanonisk rett. Kvinner kan inngd lovleg ekteskap utan lgyve fra giftings-
mannen, men vert gkonomisk straffa. Landslova innfgrer arverett for dgtrer, halv
arv av det brgrne far.»* Om ei kvinne gifter seg mot giftingmannens vilje, risikerer
ho & mitte gje avkall pd framtidig arv. A gje avkall pa heimanfylgje, og seinare arv,
var eit sd sterkt pressmiddel at det er grunn til 4 tru at fa kvinner valde i gifte seg
mot giftingsmannens vilje. Men det fanst ogsa kvinner som hadde stgrre riderett
over eige liv og kunne gifte seg sjglve fordi dei hadde eigedom. Dette gjaldt enkjer.?
Etter Fostatingslova XI-18 og Nyare Borgartings kristenrett kap. 26 fir ogsi kvinner
som har motteke arv, rett til i gifte seg sjplve — med rdd fra frendar.3* Denne nye
regelen var truleg svaert omstridd, og finst berre i eit lite fital av handskriftene til
Landslova, men vi ser at eigne midlar gjev handlingsrom. Ogsi i det tilfellet giftings-

3t Frostatingslova XI-2 og Landslova V-1.
3 Landslova V-7.
3 §ja t.d. Eldre Gulatingslov kap. 52; Frostatingslova XI-4, Landslova V-2.

3 Jarnsida, den fyrste norske lova for Island, kap. 52, har ogsi denne regelen, men Jarnsida
byggjer pa ei norsk lov, mest truleg det utkastet til Frostatingslov som vart avvist av erkebis-
kopen i 1269, sji Mundal 2020a: 75—79, og regelen har fglgt med fra det norske lovutkastet.

Collegium Medievale 2025



114  Jorn @Qyrebagen Sunde og Else Mundal

mannen ville gifte ei kvinne med ein som var av ligare byrd, eller nekte henne eit
godt gifte, gjev Landslova kvinna rett til & gifte seg sjplv med rad fra andre frendar,

Sjglv om nokre kvinner kunne kome godt ut medan dei berre fekk heimanfylgje,
fgrte innfgringa av arverett for kvinner i Landslova til at alle kvinner vart betre sikra
gkonomisk, og sgstrer vart sikra like mykje i arv. I tida fgr Landslova vart ugifte
sgstrer truleg gdande som billig arbeidskraft hos brgr eller andre slektningar. At fleire
kvinner med Landslova vert sikra eigedom, gjer at fleire kvinner hadde eigedom &
forsvare, og det kan vi vente & sj reflektert i diplommaterialet.

Arverett for kvinner hadde vorte innfgrt i dansk lov i tida for den norske Lands-
lova. Dronninga til Magnus Lagabgter, Ingeborg, var dansk. Her kan det vere ein
samanheng. Ingeborg var ei kvinne det kan vere interessant a sjd i samanheng med
eit uttrykk som vi ofte mgter i kjeldene, “kongens gode menn”, som i Landslova har
vorte “dei beste menn”. Skal tru om dei alle var menn? Var ikkje Ingeborg, som etter
kongens dg¢d var med i formyndarstyret for sonen Eirik, ein av “dei beste menn i
landet”? Om ho hadde vore mann, hadde ho utan tvil vore rekna som ein av dei.

Kvinner si rettslege stilling i rettspraksis etter Landslova av 1274
Som i lovmaterialet, tyder madr med fleirtalsforma menn primart ‘menneske’ i det
bevarte diplommaterialet frd mellomalderen. Eit dgme pa det har vi frd ei sak fra
1330, der det vart fprt “ii manna vitni”, nemleg Sunniva og Olov Erlingsdgtrer.» Eit
anna dpme har ein frd 1324, di Bard Hile, sira Sigvat og Rannveig mgtte i saka og
vart referert til som “fyrnemdr men”.3

I denne delen av artikkelen skal vi sja pa breidda i kva handlingar kvinner kunne
gjere i den offentlege sferen etter at Landslova kom i 1274. Vi har, som sagt i innlei-
inga, ikkje ein ambisjon om & vere fullstendige, men & vise dpme pa mangfaldet i
roller. Unnataket er pant. Vi har gjennom elektronisk sgk funne 55 dokument fra
1300-talet publisert i Diplomatarium Norvegicum som omhandlar pant av eigedom.?”
I desse dokumenta er kvinner den primere aktgren i 8 transaksjonar,?® og kvinna
medaktgr i kraft av & vere ektefelle i 3 dokument,* samla 20% av pantedokumenta vi
har funne frd 1300-talet. Dette kan takast som ein mogeleg indikasjon pa at dei dpma

3 DN I-136 (29.05.1330), jf. DN IV-750.
3 DN IV-159 (18.01.1324), jf. RN IV-267. Sji 0g til dpmes DN VI-143 (07.10.1333).

%7 For 4 finne sakene har vi spkt i den digitaliserte versjonen av Diplomatarium Norvegicum
pa ved*, veed*, pant*, set* og s@t*: https://www.dokpro.uio.no/dipl_norv/diplom_felt.html
<sist opna 4. juni 2025>

3% DN I-356 (29-05.1358), 11-409 (14.05.1370) , [11-499 (23.10.1391), [11-493 (24.01.1391),
IV-354 (18.11.1351), V-61 (15.04.1315), VI-82 (28.11.1309) og XI-72 (31.10.1385). I tillegg kjem
DN XI-72 der ei abbedisse var hovudaktgren i transaksjonen.

Collegium Medievale 2025



Om evne og vilje til d sja kvinner i mellomalderkjeldene 115

vi peikar pd nedanfor ikkje er tilfeldige, men del av ein tradisjon for kvinner som
aktgrar i det offentlege rom. Ein skal likevel merke seg at i fleirtalet av
pantedokumenta er det menn som er hovudaktgren.

Det var heilt vanleg at kvinner var vitne og partar i rettssaker. Til dgmes var
Torgard og Astrid 1 1332 “ii. manna vitni”pa at Ingebjprg hadde gjeve sonen Guttorm
som ombod & stemne svogeren hennar Ivar, Guttorm sin onkel, for  hgyre vitnemal
om at Ingebjgrg sin avdgde mann, Tormod, hadde testamentert til henne delar av
garden Rudi i Follo.#° Det var Ingebjgrg sin eigedom, det var difor ho som fgrte sak,
men arbeidet med & stemne motparten overlét ho til sonen, som fekk fullmakt av
mora. Ingebjgrg var alts ei myndig kvinne, bade faktisk og rettsleg.

Alt etter eldre rett kunne kvinner sitje med eigedom, og ma difor ha mgtt pa tinget
som myndige personar slik Ingebjprg gjorde i 1332, jf. det som til dpmes er sagt om
baugrygr i Eldre Gulatingslov og i Frostatingslova ovanfor. Men det at alle kvinner,
pa lik linje med menn, vart myndige ved fylte 20 ar etter Landslova V-2, og at kvinner
fekk arverett etter foreldra sine etter Landslova V-7, m& ha medfgrt at kvinner vart
synlegare i det offentlege rom. Arsaka er at alle kvinner no fekk tilgang pa eigedom,
og kvinner som sit med eigedom, ma ha same hgve til 4 forsvare den rettsleg pé tinget
som menn. Som vi alt har sett, kunne kvinner med eigedom til og med ha plikt til &
mgte pa tinget alt fgr Landslova. Men nir kvinner fekk arverett sjglv om dei hadde
brgr, hadde det potensiale til & fgre til auka kvinneleg deltaking pa tinget gjennom
fleire eigedomsinnehavande kvinner. Vi har ikkje bevart informasjonsrik rettspraksis
fra for Landslova av 1274. Det er fyrst med Bleie-diplomet fri 1293, som gjeld ein
tvist om fleire rettar og plikter mellom brukarane pé garden Bleie i Hardanger, vi far
innsyn i samtidig mellomaldersk rettspraksis.#* Men rettspraksis etter Landslova av
1274 viser at kvinner i alle fall hadde ei meir synleg stilling i samfunnet enn sjplv det
som fglgjer av lova. Ikkje minst fordi kvinner fekk ulike typar semi-offentlege verv.
Vimi likevel ha i minnet at dei kvinnene som opptrer i diplomateriet, er normalt dei
fra dei gvste laga av samfunnet.

Kvinner kunne 0g ha segl som dei kunne bruke til & setje under rettsdokument
for & bevise sin autensitet. Ei slik kvinne var Cecilia Hikonsdotter, enkje etter Jon
Assorson, som 11392 gjorde ein avtale med Hallvard Hallvardsson om ein gard i Follo,

3 DN II-349 (14.03.1359), IV-477 (22.02.1369) og V-130 (28.08.1339). Nir ektemannen
handlar pa vegner av kona, har vi ikkje rekna henne som ein medaktgr, sjglv om det kan hevdast
at ho md ha gjeve ei fgregaande tilsegn.

4° DN III-165 (04.11.1332), jf. RN IV-908.
4 DN IV-6 (26.05.1293).

Collegium Medievale 2025



116 Jorn @yrebagen Sunde og Else Mundal

og sette aleine seglet sitt under avtalen.#* Det same gjorde enkja fru Kristin Nikulas-
dotter, som gav ut eit pantebrev i 1400,% og fru Gyrid Hallbjgrnsdotter di ho i 1403
utbetalte arv til den avdgde ektemannen sine to arvingar, Asa Havardsdotter og
Gudrun Eilivsdotter, og sette seglet sitt pd kvitteringa.** Alle desse tre kvinnene var
adelskvinner og enkjer. Men i 1336 var det tre kvinner mellom dei fem personane
som sette sitt segl under eit vitnebrev om ei gave,® og desse tre kvinnene var ikkje
omtalte som verken aristokratar eller som enkjer.

Langt meir vanleg var det at kvinner vart valde til 4 sverje eid pd tinget. Det kunne
for det fyrste skje fordi kvinner var medsverjar. Medsverging som bevismiddel var
viktig etter Landslova av 1274 fordi det ofte mangla sentrale bevis som tilstding, to
vitne eller dokument. I slike situasjonar kunne nokon fri seg frd ei skulding med
sverje eid. Var det tale om ei mindre alvorleg sak, kunne ein sverje seg fri pé eiga
hand.* Men var det ei meir alvorleg sak, matte mistenkte ha 2, 5 eller 11 med-
sverjarar,¥ som da til dgmes Gunnhild Alvsdotter i 1397 avla eid pa at ho ikkje var
skuld i dgdsfallet til Valtjov Torbjgrnsson. Saman med henne svor 11 andre kvinner
pa hennar uskuld “med fullom bokar eid”. Sju av kvinnene var oppnemnde av Gunn-
hild sjglv, medan dei fire siste truleg var oppnemnde av Sigmund Egilsson, som ad-
ministrerte eidsavlegginga og skreiv provsbrevet.#® Dette var heilt i trid med slik vi
har sett Landslova vart tolka i rettarbota frd 1313. Ein skal 0g leggje merke til at dei
medsverjande kvinnene i dette tilfellet er kalla “godar kuinnor”. Der menneske, bide
kvinner og menn, men kanskje i s@rleg grad kvinner, er kalla ‘gode’, bade i lovsprik
og diplom, ser dette primart ut til & gd pd eigenskapar meir enn sosial status.

Medsverjar matte sverje pd bok etter lova. Kvinner kunne 0g sverje pa bok som
partsvitne. I ei sak frd 1400 svor fire vitne “a bog med fullum Eidstaf” i ei sak om ein
fiskerett, administrert av lagmannen i Skien. Dei “fyre Manne Vidne” var Helge Ei-
livsson, Live Eilivsdotter, Olav Jonsson og Tord Rolvsson.* Her skal ein leggje
merke til at Live Eilivsdotter ikkje berre var ei kvinne som avla eid pd bok saman
med dei tre mannlege vitna, men nemnt som det andre vitnet. Vitne vert i mellom-

4 DN IV-611 (23.09.1392), jf. RN VIII-158.
4 DN I-570 (27.02.1400), jf. DN VIII-811.
4 DN II-576 (23.05.1403), jf. RN VIII-1220.
4 DN IV-227 (30.10.1336), jf. RN IV-1200.
46 Landslova I-5 IX-16.

4 Landslova IX-14, 15 og 16.

4 DN XIII-51 (06.04.1397), jf. RN VIII-552.

4 DN XXI-219 (25.11.1400), jf. RN VIII-888. og 6, IV-9, 10, 14, 20 0g 25, V-1, 2, 3 0g 5,
VI-5 og 11, VII-11, 17, 34, 35, 37 og 62, VIII-5, 8 og 10, og

Collegium Medievale 2025



Om evne og vilje til  sja kvinner i mellomalderkjeldene 117

alderen nemnde etter sosial status, og Live sin sosiale status var altsd hggre enn den
sosiale statusen til dei to mennene som er nemnde etter henne som vitne. Det same
ser ein til dpmes av ei sak frd 1440.5° I dette tilfellet gjaldt tvisten om ein gard var
gjeven til presten Smid i Ragnhild si dpdsstund eller ei. Ni szrleg forstandige og rett-
vise vitne (ix skilrik vitne)™* svor pa bok at garden tilhgyrde nokon annan. Tre av vitna
var kvinner og seks var menn, og dei tre kvinnene er nemnde fgr dei seks mennene.
Det er uvisst om dei tre kvinnene stod over mennene i sosial status, eller om dei var
meir forstandige og rettvise. Men det er i alle fall verd & merke seg at av kvinnene vi
har funne som opterer som vitne, er det oftare kvinner opptrer som skilrik vitne enn
i andre vitnekategoriar i det materialet vi har sett pa i DN.>> Men berre meir inn-
gdande og systematisk forsking kan seie om vért materiale her er representativt.
Kvinner kunne altsd ha ulike funksjonar pa tinget, dei kunne vere medsverjarar,
vitne som svor pa bok og forstandige og rettvise vitne ved sida av & vere ordinaere
vitne. Kvinner kunne 0g ha ulike funksjonar i rettslege relasjonar mellom innbygg-
jarne. Ikkje minst kunne kvinner sitje med eigen eigedom. Til dpmes testamenterte
fehirden og baron Bjarne Audunsson i 1320 utan vidare store jordeigedomar til
spstrene sine, Tove, Torgun og Ase.” Etter Landslova var det slik at det var ekte-
mannen til ei gift kvinne som ridde over eigedomen hennar.’* Men ridevelde gjaldt
dagleg drift, og ikkje rett til 4 forvalte garden slik at det fekk konsekvensar for eigar-
skapen. Til dgmes vart det reist sak etter krav frd kong Magnus 7. i 1332 fordi Eldrid
Berdorsdotter hevda at Gudleik, ektemannen til brordotter hennar, hadde selt
brordottera sin eigedom utan samtykke.” 1378 avgjorde kong Hikon 6. at Jgrund
Arnesson skulle stemnast fordi kona hans, Brynhild Sigurdsdotter, hevda at han hadde
selt eigedomen hennar utan hennar samtykke.’® Det at desse kvinnene fekk kongen
til & gje ordre om rettssak, kan indikere at det ikkje utan vidare var lett a vinne fram
i slike saker. Etter eit makeskifte i 1389 vart det derimot ikkje rettssak, fordi det vart
gjort med samtykke fra begge menn sine koner: “peir gerdo jarda skifti sin j millom
med sampykt ok iayrdi beggia kuenna sinna”.’” Men sjglv om det var mannen som

*° DN II-739 (14.05.1440).
5t Ebbe Hertzberg, “Glossarium”, Norges gamle Love indtil 1387, 5. bind, 1895: 569 (skilrikr).

2 Dgme pa kvinner som skilrik vitne har ein frd DN III-576 (14.03.1405), 1I-603
(27.10.1408) XV-48 (07.11.1412).

53 DN XVI-2 (04..02.1320).

54 Landslova V-2.

55 DN III-163 (28.01.1332), jf. RN IV-861.

¢ DN I1-453 (13.04.1378), jf. RN VII-726.

7 DN I-512 (22.04.1389), jf. RN VII-1511. Sja 0g til dgmes DN IV-694 (09.05.1399).

Collegium Medievale 2025



118 Jorn Qyrebagen Sunde og Else Mundal

etter Landslova skulle std for den daglege drifta for kona sin eigedom, s ser ein til
dpmes at landskyld for ein gard ved eitt hgve vart betalt til Frida, som truleg eigde
garden, og ved eit anna hgve til dotter til Frida, og ikkje til Frida sin ektemann Peter.’®
Ein kan 6g merke seg at kvinner kunne gjere eigedomstransaksjonar pé eiga hand
ndr dei var myndige, slik som Magreta Sveinsdotter, som i 1387 overfgrte ein eigedom
til den umyndige Ragnhild Toresdotter.??

Kvinner hadde ikkje berre radevelde over eigen eigedom slik at den til dgmes ikkje
kunne seljast av ektemannen, dei kunne til og med sti fram som legitime drivarar av
eigedomen gjennom 4 ta imot drleg leigeavgift, men kunne 6g forvalte andre sin
eigedom. Eit dgme pa dette har vi frd 1309, di Gyrid Andresdotter avla rekneskap
etter & ha styrt den no avdgde nevgen Gregorius Andresson sitt gods medan han var
pa reise til Roma.*® Vitne til rekneskapsavlegginga var 10 namngjevne personar, to
av dei kvinner, som er nemnde som nummer seks og sju. Det er ikkje sagt i kva
kapasitet Gyrid forvalta nevgen sin eigedom, for ho var ikkje nevgen sin ombods-
mann, det var presten Erlend Styrkirsson. Men vi finn kvinner som ombodsmenn
ved fleire hgve i mellomalderen. Til dgmes vart Holmfrid Anundsdotter tydelegvis
myndig i 1366 (truleg fordi ho gifta seg), og vart same dag som ho gifta seg, ombods-
mann for bror sin.** Ho hadde altsi ein ektemann, men det var ho som skulle rade
for eigedomen til broren som framleis var under 20 4r. I 1351 vart Ingebjprg Simons-
dotter stemna til lagmannen i ei sak i eigenskap av & vere ombodsmann for barnet
sitt.%

Konklusjon

Dimplommaterialet viser at kvinner var synlege, rettslege aktgrar, etter at Landslova
av 1274 vart felles rett for dei fire norske lagdgma. Diploma viser det ein kunne vente,
at kvinner med hgg sosial status lettare fekk ei rolle a spele i rettsapparatet enn
kvinner som stod ligare pa rangstigen, dels fordi dei hadde meir & forsvare. Men vi
ser ogsd at ved sida av status kunne eit godt utgangspunkt for ei kvinne for 4 i ei
rolle & spele pd tinget vere at ho var ei skilrik kona (forstandig kvinne). Dip-
lommaterialet viser at kvinner fra fleire lag i samfunnet kunne fa roller & spele i ein
rettsprosess. Granskinga av diploma stadfestar ogsa resultata av nerlesinga av Lands-
lova, som viser at madr som utgangspunkt ma lesast som menneske og ikkje som

8 DN XI-29 (01.03.1342), jf. RN V-538. Sja 0g til dgmes DN II-225 (30.09.1337).

59 DN I-507 (17.03.1387), jf. RN VII-1363. Sja og til dgmes DN VII-301 (31.01.1378).
¢ DN II-93 (06.02.1309), jf. RN III-550.

¢ DN IV-457 (02.06.1366), jf. RN VI-1116.

¢ DN I-325 (1325), jf. RN VI-23.

Collegium Medievale 2025



Om evne og vilje til a sja kvinner i mellomalderkjeldene 119

mann. Det finst dpme pa dette 0g fra dei eldre norske mellomalderlovene. Det er
difor all grunn til & naerlese dei for 4 sja kva rettsleg stilling kvinner hadde etter norsk
mellomalderrett fgr 1274. Og det er all grunn til 4 undersgkje diplommaterialet meir
systematisk og inngdande med det same for augo.

Da Landslova vart omsett til dansk og utgjeven som Kristian 4.s norske lov i 1604,
miste kvinnene den grada av myndigheit dei tidlegare hadde hatt etter norsk lov.®
Hilde Sandvik har meir generelt,* og til dgmes Monika Antun og Adele Haugland
Strgm spesielt for Nordhordland, har vist at lovendringa ikkje kom i vegen for at
kvinner heldt fram med & oppfgre seg som myndige pi tinget. Dette viser at kvinner
ikkje utan vidare vart umyndige med Kristian 4.s norske lov av 1604, og at den eldre
tradisjonen ikkje sd lett let seg endre.

English summary
The article addresses the lack of ability and willingness in Norwegian medieval
research to recognize the position of women in Norwegian medieval sources. The
core argument is that women were distinct actors in legal life, but have been
traditionally overlooked, often due to linguistic evolution and translation biases.
One primary reason for this oversight is the Old Norse word madr, with the
plural form menn. While the primary meaning of madr is ‘human being’, the word
evolved to frequently signify ‘man/male’. However, even in the medieval period, it
still often meant ‘human being’ and could thus refer to a woman, and the plural menn
could well include women, for example as when the prologue of Snorri’s Edda refers
to Adam and Eve as menn tvd.

Early translators of Norwegian medieval laws, such as Absalon Taranger
(Landslova, 1915) and Knut Robberstad (Bylova, 1923; Gulatingslova, 1937), generally
chose to translate madr as 'man’. Even recent translations often follow this pattern.
However, a closer examination of Magnus Lagabgter’s Code of the Norwegian
Realm of 1274 reveals a different reality: In about 75 percent of cases, the term madr
refers to both men and women, and in about 5 percent, it actually refers only to
women. This re-evaluation shows the Code of 1274 as a law for a society where both
men and women were clear legal actors.

The lack of willingness to see women is also evident in the diplomatic material.
A diploma from 1333, which recorded the testimony of 12 people (xii manna vitni),
was summarized in 1864 as “12 Mends Vidnesbyrd” (12 Men’s Testimony). The

% Kong Kristian den fjerdes Norske Lovbok af 1604 1853: 70 (IV-2).
% Sandvik 2002.

% Antun 1999 og Strgm 2016.

Collegium Medievale 2025



120 Jorn Qyrebagen Sunde og Else Mundal

actual text, however, lists five named women among the 12 witnesses. This oversight
is attributed not to a lack of language comprehension, but to a lack of will to convey
what the text clearly states.

In medieval law, women were visible in several roles. Terms often included them,
such as bondi (householder). Women who managed a farm alone (einar biasc bii) were
considered bdndi, giving them the highest status in the household. These women had
the right and duty to attend the census assembly (manntalstinger). Furthermore, the
Code of 1274 (VII-56) which granted hverr madr (everyone) the right to call a public
assembly may include women. This right is confirmed elsewhere, for example, in
Older Gulating Law, where the widow was responsible for convening the mans-
laughter assembly (drapstinget).

A woman’s role in the public sphere depended on her status within the family.
Widows achieved the highest status in the household and had the right to attend the
local district assembly (beradstinget). A woman who was ein fyrir sér (managed a farm
alone or stood alone) had the right to plead her own case and defend herself in court.
Women were also equal to men as witnesses. In serious matters, women could swear
a denial oath with co-swearers.

The Code of 1274 was highly significant for women’s economic standing by
introducing inheritance rights for daughters, receiving half the inheritance share of
their brothers. This meant more women had property to defend legally. While
women needed approval from the marriage overseer (giptingarmadr) to receive their
dowry, women who had already received property—like widows — had greater auto-
nomy over their marriages.

Legal practice documented in diplomas after the Code of 1274 confirms women’s
active roles. A study of 14th-century mortgage documents showed women were actors
in 20% of the transactions studied. Women could hold power of attorney, affix seals
to legal documents, and serve as executors (umbodsmenn) for relatives or children. In
witness testimony, women could be cited based on social status, sometimes even
ahead of male witnesses, demonstrating their high standing. They frequently appear
as skilrik vitni (righteous witnesses).

In conclusion, the research stresses that re-reading the sources with the as-
sumption that madr primarily means ‘human being’ reveals that women held a far
more active and independent role in Norwegian medieval law than previously
recognized. The findings emphasize the need for systematic research into the legal
status of women in the pre-1274 medieval legal codes.

Collegium Medievale 2025



Om evne og vilje til  sja kvinner i mellomalderkjeldene 121

Bibliografi

I bibliografien stir dei norrgne lovene pé originalspriket alfabetisk etter tittel pd ut-
gdva. Omsette lovtekstar som vi viser til fordi vi kommenterer omsetjinga, stir i
bibliografien alfabetisk etter utgjevar.

ANTUN, Monika. 1999. Kvinnene pa bygdetinget i Nordhordland midt pa 1600-tallet —
Ei gransking av kvinners stilling og posisjon i tinginstitusjonen; Retthandbeving og
praksis i Nordhordland sorenskriveri 1642-1668. (Upublisert masteroppgéve i his-
torie, UiB).

DN = DIPLOMATARIUM NORVEGICUM, bind I — XXIII. 1847—2011. Oslo: Riks-
arkivet.

BJARK@YRETTEN — NIDAROS ELDSTE BYLOV. 1997. Jan Ragnar Hagland og Jgrn
Sandnes (red.). Oslo: Samlaget.

FROSTATINGSLOVA. 1994. Jan Ragnar Hagland og J¢rn Sandnes (red.). Oslo:
Samlaget.

KONG KRISTIAN DEN FJERDES NORSKE LOVBOK AF 1604. 1853. Fr. Hallager og Fr.
Brandt (red.). Kristiania

KONG MAGNUS LAGAB@TERS LANDSLOV. 1915. Absalon Tarander (red.). Kristiania:
Cammermeyer Boghandel.

KONG MAGNUS HAKONSSONS LAGABOTES LANDSLOV. Norrgn tekst med fullstendig
variantapparet, 2 bind. 2018. Magnus Rindal og Bjgrg Dale Spgrck (red.). Oslo:
Arkivverket

LASKE, Caroline; Mundal, Else; Sunde, Jgrn @Dyrehagen (under utgjeving). “Finding
women in the Landslaw: language, discourse and inclusion”.

MAGNUS LAGAB@TES LANDSLOV OG VIKTIGE RETTARBOTER 1280 — 1§27. 2024.
Magnus Rindal (red.). Oslo: Nasjonalbiblioteket.

MARIU SAGA. LEGENDER OM JOMFRU MARIA OG HENDES JERTEGN. 1871. C. R. Unger
(red.). Christiania.

MUNDAL, Else. 2020a. “I kva grad kan forholdet til Island ha paverka den norske
lovgjevinga som fgrer fram til Landslova av 1274?” I Anna Catharina Horn og
Karen Arup Seip (red.) Lov og lovgiving i middelalderen. Nye studier av Magnus
Lagabgtes landslov. Oslo: Nasjonalbiblioteket.

MUNDAL, Else. 2020b. “Kva hadde kvinnene pa tinget & gjere? Kvinneroller pa tinget
etter norske landskapslover og Landslova. I Anna Catharina Horn og Karen Arup
Seip (red.) Lov og lovgiving i middelalderen. Nye studier av Magnus Lagabgtes lands-
lov. Oslo: Nasjonalbiblioteket.

Collegium Medievale 2025



122 Jorn Qyrebagen Sunde og Else Mundal

NgL = NORGES GAMLE LOVE INDTIL 1387, bind I — V. 1846 —1895. Rudolf Keyser,
P. A. Munch, Gustav Storm, Ebbe Hertzberg red.). Christiania: Chr. Grondahl.

RN = REGESTA NORVEGICA, bind I — X. 1978 — 2015. Oslo: Riksarkivet.

ROBBERSTAD, Knut (red.). 1923. Kong Magnus Lagabgtes Bylov. Kristiania:
Cammermeyers Boghandel.

ROBBERSTAD, Knut (red.) 1981 [1937]. Gulatingslovi. Oslo: Samlaget.

ROBBERSTAD, Knut. 1969. “Rettergang: Noreg”. Kulturhistorisk leksikon for nordisk
mellomalder, bind 16, 131—143. Oslo: Gyldendal.

SaNDVIK, Hilde. 2002. Kvinners rettslige handleevne pa 1600- og 1700-tallet, med linjer
fram til gifte kvinners myndighet i 1888. Oslo: Det historisk-filosofiske fakultet UiO.

SNORRI Sturluson. Edda. Prologue and Gylfaginning. 1983. Anthony Faulkes (red.).
London: Viking Society for Northern Research.

STR@M, Adele Haugland. 2016. Kvinner, eiendom og fordringer — En undersgkelse av
tingbgker fra Nordhordland i arene 1677-1697 (Upublisert masteroppgéve i historie,
UiO).

TVEIT, Miriam; Korpiola, Mia; Mundal, Else; Vogt, Helle. 2022. “ ‘En kvinne skal
straffes for alle forbrytelser som en mann’. Kjpnnsspesifikke straffer i nordisk
middelalderlovgivning ca. 1100 — ca. 1300”. Historisk tidsskrift, vol. 101, 4/2022,
299 — 324.

W2&ERDAHL, Randi Bjgrshol. 2019. “Manndtz Nature vdj hindis hierte’: Kvinner i
krig og konflikt i nordisk senmiddelalder”. Collegium Medievale, vol. 32, 2/2019,
95—111.

Jorn @yrehagen Sunde. Professor i rettshistorie ved Institutt for offentleg rett, UiO.
E-post: j.o.sunde@jus.uio.no

Else Mundal. Professor emerita i norrgn filologi ved Institutt for lingvistiske,
litterzere og estetiske studium, UiB. E-post: else.mundal@uib.no

Collegium Medievale 2025



Novus forlag - eISSN 2387-6700

Forklare, kreve, true, trygle: Argumentasjon og
retorikk i klagemal og bgnneskriv fra 1300- til
1600-tallet

MAGNE NJASTAD

The topic of the article is rhetoric and arguments in letters of complaint to the
central authorities in Norway ca. 1420-1650. Four complaints are analyzed — from
1424, 1497, 1580 and 1648. The analysis focuses on legal and economic arguments
— on the role of law and custom, and poverty as a reason for demanding or
begging for justice or favors. The analysis concludes that the law plays a pivotal
role in all the complaints -the law being the national law-code of 1274. Customs
in a more general sense is more present in a series of complaints from 1648.
Poverty is a more ambiguous concept. All complaints refer to the poverty of the
local population, but in the 15% century cases, poverty is explicitly an argument
for the king to look into his local administration as not to lose revenue due to
illegal overtaxing. In the 16® and 17" century, poverty seems to be a general
rhetorical maneuver aimed at securing sympathy. The submissive aspects of the
complaints are also more present in the later examples. Comparing these aspects
and developments with contemporary communication of the same nature on the
continent, the article concludes that the lack of representative forums such as
estates put emphasis on direct communication between local communities and
the central authorities within the framework of the 1274-law-code.

Retten til & framfgre klager og bgnner til gvrigheten har vert en etablert politisk
kommunikasjonsform i Europa fra tidlig middelalder av og fram til i dag.* Denne
kommunikasjonen har vert framfgrt muntlig og skriftlige, individuelt og kollektivt,
til fyrster, kirke, stenderforsamlinger og andre gvrighetsinstanser. Aktiviteten har
veert mer og mindre regulert og styrt. Kort sagt er dette en form for politisk kom-
munikasjon og aktivitet som har vart helt grunnleggende i forholdet mellom styrende
og styrte. I denne artikkelen skal jeg peke pa noen trekk ved klagemalspraksisen i

' Artikkelen er skrevet i forbindelse med prosjektet «Social Governance through Legis-
lation» ved Senter for Grunnforskning/Centre for Advanced Studies (CAS) 2021/22.

* Om den historiske bakgrunnen se Fuhrman, Kiimin & Wiirgler 1998: 267-273

Collegium Medievale 2025



124 Magne Njdstad

kollektive klagemal i Norge perioden Magnus Lagabgtes landslov var det rettslige
rammeverket denne praksisen foregikk innenfor. Vekten vil ligge pd argumentasjon
og retorikk, og om vi kan se noen eksempler pd endringer i perioden fra 1300-tallet
til 1600-tallet. Det er viktig & understreke at dette er noen forelppige enkeltstudier,
spadestikk som kan peke mot tema for grundigere undersgkelser.

Hva menes med klagemail? Tilsynelatende er det et enkelt fenomen, men ikke
helt ukomplisert likevel. Det ukompliserte er at klagemal er henvendelse til en eller
annen form for gvrighet med klage over visse sider av tingenes tilstand og bgnn om
at dette md rettes opp. Kompliserende spgrsmil er hvilken gvrighet. I norsk
sammenheng kan vi for eksempel peke pd konge, kirke, riksrad, lensherre, herredag
eller stenderforsamlinger. Et videre kompliserende spgrsmal er om det dreier seg om
muntlig eller skriftlig klage. Og hvis skriftlig — hvem skrev dem? Og hvem beseglet
dem? Alt dette er tema som jeg bare vil bergre nar det er relevant. Men noen aspekter
av dette blir sjaltet ut. For eksempel er det vanskelig & analysere retorikken i muntlige
klagemal — og det samme gjelder klagemal der vi bare har gvrigheten respons i form
av rettarbgter eller direkte svar. Vi vet i og for seg en del om innhold, men lite om
form, og kanskje ikke all verden om hvem konkret som stod bak. Jeg kommer derfor
iall hovedsak til & analysere noen eksempler pd skriftlige klager der vi direkte kjenner
teksten. Jeg vil primeart si noen om kollektive klagemal, og jeg velger 4 omtale det
som klagemadl, ikke supplikker. For 4 si det enkelt mener jeg supplikker kan vare en
underkategori av klagemal, men som ogsd innbefatter bgnn om gunst som ikke
ngdvendigvis har med klager a gjgre.?

Klagemal i forskjellige former har vart en vanlig mite for lokalsamfunn i Europa
4 kommunisere med forskjellige former for gvrighet langt tilbake i tid, Rgttene til
praksisen kan finnes i hvert fall tilbake til senantikken, og er godt belagt fra senmid-
delalderen av.# Variasjonene i form og mottakere var store, men en generell tendens
er at retten til & framfgre klager blir formalisert, men ogsi regulert i lgpet av senmid-
delalderen og inn i tidlig nytid.> Klagemalene kunne veare kollektive, fra hele lo-
kalsamfunn. Lokalsamfunn som rettslige personer og dermed politiske aktprer kan
sees som et resultat av en gkende formalisering av kollektive rettigheter, plikter og
privilegier i hgymiddelalderen.® Parallelt med dette bredte bruken av segl for a
autentisere dokumenter seg fra kirkelige og aristokratiske grupper ogsi til lo-
kalsamfunn som kollektiv, blant annet i nir det gjaldt kollektive klagemal.”

3 Supphellen 1978, Njistad 2023

4 Fuhrman, Kiimin & Wiirgler 1998: 267-273.

5 R. Blickle 1998, Fuhrman, Kiimin & Wiirgler 1998: 287-319
¢ Reynolds 1997: 122-154

Collegium Medievale 2025



Forklare, kreve, true, trygle 125

Bondekollektivenes rolle som «<kommuner» i middelalderens forstand ble diskutert i
den juridiske litteraturen gjennom hele perioden.® Utviklingen gjennom denne pe-
rioden viser ogsd en gkning i antallet klager ikke bare fra lokalsamfunn som
kollektiver, men ogsa fra enkeltpersoner. Klagemélene kunne rettes direkte til hers-
keren eller gvrigheten, eller de kunne veere rettet til en representativ forsamling, altsa
en forsamling som i prinsippet representerte hele riket. Her var variasjonene store.
Det engelske parlamentet utviklet seg for eksempel tidlig til en institusjon der
klagemal ble framfgrt og behandlet.®

S4 litt om begrepene i artikkelens overskrift: Forklare, kreve, trygle, true.
Dikotomien mellom & kreve og & trygle er noe et kjent trekk ved klagemalspraksisen
i Europa i senmiddelalder og tidlig nytid. Den sveitsiske historikeren Andreas
Wiirgler har pekt pd at det kan se ut til 8 veere en todeling i argumentasjon og retorikk
avhengig av hvem mottakeren av klagemalet var.*® Klagemil presentert for stender-
forsamlinger, der klagergruppen selv kunne vere representert, kan se ut til 4 ha hatt
en mer kravpreget form for argumentasjon, mens klagemal framfgrt for fyrstemakten
eller representanter for den har hatt en mer underdanig og tryglende form. Likeledes
ser det ut til at det er variasjoner alt ettersom det er kollektive eller individuelle
klagemal som framfgres — kollektive vil vaere mindre underdanige enn individuelle.
Klagemal har ikke ngdvendigvis heller dreid seg om et kollektivt klagemal over
gvrighetens mulige forseelser. I mange tilfeller kan det dreie seg om klager over andre
deler av lokalsamfunnet, slik at klagemalspraksisen reelt sett har hatt som formal &
lpse lokale konflikter." A forklare sin klage og gnske om endring vil i og for seg veere
et felles trekk uansett, men argumentasjonen kan variere. Noen av de mulige for-
klaringene pa disse variasjonene ligger i forskjellen mellom & henvende seg til en re-
presentativ forsamling, og til 4 henvende seg til en hersker, for  si det enkelt. Wiirgler
bruker her dikotomien «Gravamina» for de kollektive henvendelsene til re-
presentative forsamlinger, og «Supplikationen» for de mer individuelle henvendelsene
direkte til fyrsten eller hans styringsapparat. Begrepene er ikke helt overfgrbare til
norske forhold, tatt i betraktning den marginale rollen representative forsamlinger
spiller i de norske politiske strukturene gjennom senmiddelalderen. Til en viss grad
m4 riksradet kunne karakteriseres som en representativ forsamling, i den forstand at
den kan ha oppfattet seg som representanter for hele riket i mgte og samarbeid med

7 Bedos-Rezak 2011

8 Hunziker 1998

9 Giancarlo 2007: 63-89
° Wiirgler2001: 14-20

% Fuhrmann, Kiimin & Wiirgler 1998: 270, Holenstein 2003

Collegium Medievale 2025



126 Magne Njdstad

kongemakten, og ikke bare et organ for det verdslige og geistlige aristokrati. Dette
vil veere i trdd med et allment europeisk mgnster.”* Like fullt var riksrddets aktivitet
og innflytelse sterkt varierende gjennom perioden. Stenderforsamlinger, det vil si for-
samlinger der alle rikets stender i prinsippet var representert, finner vi lite av fgr
1600-tallet, med unntak av kongehyllinger.”

Det er ogsé en kronologisk dimensjon her. Veldig enkelt sagt s& medfgrer pkt
maktkonsentrasjon rundt fyrsten og redusert makt til representative forsamlinger en
forskyvning av argumentasjonen og retorikken fra krav til bgnn. A true er litt utenfor
denne dikotomien, men ligger i og for seg en forlengelse av en krav-retorikk.

A henvende seg med klager til makthavere har trolig vaert en vanlig praksis 4 lenge
vi har hatt hierarkisk organiserte samfunn. Som en integrert del i et formalisert
rammeverk for samfunnsorganiseringen er det imidlertid en praksis som kan vare
vanskeligere 4 fi gye pa i de eldre norrgne lovverkene — kanskje nettopp fordi
praksisen var sa selvfglgelig at den ikke behgvdes & formaliseres. Det er likevel et
poeng at det ikke finnes slike bestemmelser i hverken Gulatingsloven eller Fro-
statingsloven. Frostatingslovens «opprgrsparagraf» gir imidlertid apning for drastisk
aksjon fra bondesamfunnet side mot konge, jarl eller lendmann dersom disse trikker
over grensen for akseptabel framferd.” Men her finnes det ingen antydning i teksten
om at eventuelt kan framfgre klage fgr man gir til det drastiske skritt a skjaere harpil
og si dra ut for & drepe overgrepsmannen. En samtidssaga som Hakon Hakonssons
saga gir heller ikke mange eksempler pa at bgnder kollektivt henvender seg til kon-
gemakten, hvis det da ikke dreier seg om en bgnn om & bli spart for herjing i krigs-
situasjoner.” Dette kan vel imidlertid godt ha a gjgre med sagaens grunntema i gjgre
— det er kongens handlinger som er i sentrum, med vekt pa mer heroiske handlinger
enn bgnders mer hverdagslige misngye. En grundigere gjennomgang av
sagalitteraturen vil kunne gi et mer nyansert bilde av 1200-tallets situasjon nir det
gjelder denne typen kommunikasjon. Denne kildesituasjonen gir dpning for  dis-
kutere om denne mulige typen organisering av klagemal eller eventuelle gking i
klagemalsaktiviteten kan kobles til gkt kongelig sentralisering, innbefattet lovgiving
og regulering, fra andre halvdel av 1200-tallet av, eller om denne typen forhandlinger
kan ha forekommet pa et lavere nivd i tidligere perioder. Hans Jacob Orning har be-
handlet denne tematikken, og peker pa at bpndenes behov for konfliktlgsing og be-

2 Reynolds 1997: 302-319
3 Johnsen 1906: 13-26
“ FTLIV: 50-52

5 Soga om Hikon Hékonsson: 102, 118, 135. Dette gjaldt imidlertid kongens hartog mot
Ribbungene i Virmland, utenfor sitt eget rike.

Collegium Medievale 2025



Forklare, kreve, true, trygle 127

skyttelse kan ha blitt godt ivaretatt i de fgrstatlige nettverkene dominert av et hgvd-
ingesjikt, og at en voksende statsmakt kan ha begrenset dette handlingsrommet.* P4
den annen side lan man si at lovverket gir en formell ramme & klage innenfor, og kan
konkretisere klagenes innhold.

Praksis og grunnlag for klagemal er altsd ikke enkelt 4 kartlegge i perioden fram
mot andre halvdel av 1200-tallet. I Magnus Lagabgtes Landslov finner vi imidlertid
en bestemmelse i Tingfarebolkens kapittel 10 som i en litt vid forstand kan tolkes
som en formalisering av retten til 4 fgre en sak inn for en hgyere instans dersom en
ikke kunne fi sin sak rettferdig behandlet lokalt.”” Dette kan ogsé forsties som en
rett til & framfgre en klage over en lokal forvaltning som ikke fungerer; et forhold
som knapt nok kunne behandles lokalt av dem som det var misngye med.”® Vi skal
ikke strekke denne tolkningen av paragrafen for langt, men vi kan se fra slutten av
1200-tallet ut fra kongelige rettarbgter at klagemal har blitt framfgrt, kanskje muntlig,
i forbindelse med blant annet embetsmisbruk fra hertugens og kongens tjenes-
temenn.™

Kildemessig er det problematisk & si noe om argumentasjon og retorikk i mye av
dette tidlige materialet — vi kjenner kongemaktens respons og dels ogsa hva det har
blitt klaget over, men ikke hvordan klagerne har ordlagt seg. Dette gjelder ogsa
klagemal som med all sannsynlighet har blitt framfgrt skriftlig.>

I Christan 4.s Norske Lov fra 1604, en oppdatert og oversatt bearbeiding av
Landsloven, finner vi ikke Tingfarebolkens bestemmelse om & fgre sin sak inn for
en hgyere instans dersom man ikke far sin rett lokalt. Delvis kan dette ha 4 gjgre med
rettsreformene pa 1590-tallet, der appellordningen ble slatt klarere fast, slik at appell-
retten kan ha syntes overflgdig i lovteksten. Men vi kan heller ikke se bort fra at det
reflekterer en begynnende regulering og innskrenking av klagemélspraksisen. Med
utbyggingen av et mer avansert statsapparat, ogsd med lokalt nedslag, blir dette mer
dpenbart. Dermed finner vi ogsd lovregulering som mer eksplisitt tar for seg
klagemalspraksisen pé 1600-tallet. Blant disse er ogsi bestemmelser om hvem som
skal fgre klagemél i pennen — dette blir domenet for sorenskriveren fra 1636.%* Derfor

© Orning 2025: 142-144

7 MLL: 54

8 Njastad 2023

1 NgL 1. Raekke III: 19-23, 27-30

2 Se f. eks. kong Eriks svar pd klagemal fra Jemtland i 1420: DN XIV: 36
** Johnsen 1906: 141-142

2 NRR VII: 267

Collegium Medievale 2025



128  Magne Njastad

blir allmuens argumentasjon, for ikke a snakke om retorikk, mer utydelig fra midten
av 1600-tallet. Likevel ligger enkelte elementer i argumentasjonen fast gjennom hele
perioden. Jeg skal i det fplgende gi litt mer i detalj pa fire eksempler, fra tidlig 1400-
tall, sent 1400-tall, sent 1500-tall og midten av 1600-tallet.

Eksempel: Tunsberg len 1424

Et tidlig bevart eksempel pa klagemal er fra allmuen i Tunsberg len fra 1424, der de
klager over flere forhold.> Brevet er ett av flere kjente og dels bevarte klagemal fra
1420- og 20-tallet. Perioden var preget av stor politisk uro i Norden, blant annet
knyttet til kong Eriks skattepolitikk og bruk av embetsmenn uten forankring i lokale
eliter.> Uroen ga seg ogsé lokale utslag, i form av klagebrev fra for eksempel Jemt-
land, Orkngyene, Dstfold og altsd Tunsberg len.”

Innledningen til dette brevet er ganske kort: Allmuen som bygger og bor i Tuns-
berg len «helsom meer yder naduger herre oc nadugh frw» - det er kong Erik og dron-
ning Filippa det er snakk om. Dronningen er trolig inkludert fordi hun hadde kontroll
med riksstyret mens ektemannen, Erik, var pd en lengre reise utenfor sine riker i
arene 1423-25.

Etter den innledende hilsenen gjgr allmuens representanter klart rede for saks-
forholdene. De har blitt palagt hestelaup av fogden, men vil ikke lenger yte dette.
Hestelaup var en plikt til & fore kongens hester, eller mer konkret hestene til kongens
representant.”® Det kunne skje i form av konkret foring nir fogden var pd reise, eller
det kunne vere i form av betaling. Fogden gnsker 4 gjpre dette til en fast avgift, for-
teller allmuens representanter, og det vil de ikke gd med p4, fordi det er dem til stor
skade, og kongen har ingen fordel av det. Underforstatt: Dette gir rett i fogdens
lomme, uten kongens vitende og til hans inntekt. Som klagepunkt nummer to viser
de til at de har blitt avkrevd vipenvite uten at vipnene deres har blitt inspisert.
Vépenvite var en bot som skulle betales dersom en ikke kunne framvise vipen som
holdt god standard pa det arlige vipentinget; dette var en del av den allmenne for-
svarsplikten.”” Dette hadde de klagd over fgr til riksridet, og det hjalp for en kort pe-
riode. Denne klagen er ikke bevart. Dette er for gvrig et av ikke veldig mange
eksempler pa at riksridet er mottaker av klager. Dette er altsd saksforholdene, slik
de blir framlagt.

2 DN I: 696

> Imsen 1997

» DN XIV: 36, DN I: 696, DN VI: 423, , DN II: 680, 681, 683, DN II: 691
26 Bjgrkvik 1982

*7 Johannesen 1982

Collegium Medievale 2025



Forklare, kreve, true, trygle 129

S4 til hva allmuen gnsker, og hvordan de framfgrer det — krav, trusler, bpnn eller
trygling? I dette tilfellet finner vi kombinasjonen av krav og trusler. Om ikke fogden
slutter med kravet om hestelaup, vil de forlate girdene sine og flytte fra lenet. Dette
var en trussel de ikke var alene om. Omtrent samtidig truet bgndene i
Rakkestad/Skaun med det samme, pd grunn av fogdens framferd der.”® Om dette er
en realistisk trussel er et dpent spgrsmal. Men at det 13 en potensiell uro og i hvert
fall midlertidig bortfall av inntekter i en slik trussel kan det vere liten tvil om.

Si litt om argumentasjon. Vi har allerede vaert inne pé at allmuens representanter
peker pa at fogdens framferd er til stor skade for allmuen og ingen nytte for kongen.
Mot slutten av klagemalet forsikrer de om sin lojalitet - dersom kongen eller dron-
ningen kommer til riket vil de yte dem «allan konongligen reet eftir Pui seem Norigis
logbok vtuisar oc rette bgter oc eftir vaare fatikee makt». Her er det to elementer:
Det ene er at allmuen understreker et interessefellesskap mellom kongemakten og
allmuen. Den skyldige er utpekt, og han gdelegger for begge parter. Dette er en
variant av et vanlig retorisk grep som finnes i europeisk motstandspraksis og retorikk
gjennom flere arhundrer: Kongen blir lurt av sine onde og griske radgivere, og holdes
iuvitenhet av dem om de forholdene undersittene lever under.® Dette er et retorisk
grep, og var ikke npdvendigvis et uttrykk for en reell oppfatning av tingenes tilstand.

Det andre elementet er lov og rettarbgter. Ikke bare viser allmuens representanter
til Norges lovbok og rettarbgter avslutningsvis — de viser noe tidligere ogsa til
«Norigis logbok oc retta bgter sem halgar konungar Magnus kononger oc Hakon
kononger hafua oss vnt».». Det er dpenbart at her vises det direkte til landsloven —
kong Magnus, og trolig til den noksd omfattende rettarbotaktiviteten til kong Hikon
5.3° Begge omtales som hellige. Og rett nok var det en begynnende prosess for &
kanonisere Hikon pé begynnelsen av 1500-tallet, som kan reflektere ogsa folkelige
oppfatninger, men det meste er uvisst om dette — og i enda stgrre grad nir det gjelder
en eventuell helgenkult rundt kong Magnus.>

Man kunne kanskje vente at hellighet og helgenbeskyttelse av loven skulle til-
legges St. Olav. Begrepet St. Olavs lov har blitt hengt pd allmuens henvisning til
gammel lov som et generelt fenomen i middelalderen og inn i tidlig nytid. Narmere
undersgkelser viser imidlertid at dette er en oppfatning som mé modifiseres. 3* St.
Olavs lov er et begrep som brukes i det vi kan kalle politisk retorikk fra 1400-tallet

2 DN II: 680, 681, 683

* Bercé1987: 24-33

3% Alternativt kan det dreie seg om Hikon Hakonssons rettarbgter. Se Horn 2024
3 Storm 1877

3 Njastad, Opsahl og Sunde 2023: 348-351

Collegium Medievale 2025



130  Magne Njastad

av, men det brukes i stor grad i rikspolitiske sammenhenger, og det brukes i stor grad
av de politiske elitene, gjerne i forsgk pé & mobilisere bredere lag for en bestemt po-
litisk kurs. Erik Opsahl har pekt pa parallellen til bruken av St. Erik i politisk retorikk
i Sverige i samme periode, altsd en form for rikspolitisk symbol i unionspolitiske
brytningstider.? Vi ma ta et forbehold her for hvordan dette eventuelt utviklet seg
utover 1600-tallet. Men at det skulle vare en oppblomstring av referanser til St. Olavs
lov i det etterreformatoriske og dels luthersk-ortodokse Norge virker mindre sann-
synlig, selv om vi kan finne referanser til St. Olav i forskjellige sammenhenger.

Dette betyr ikke at St. Olav er fravarende i allmuens forskjellige klageskriv. Det
hilses gjerne med Gud og St. Olav.3* Men loven stir stgtt som en egen verdi — av og
til omtalt som lovboka konkret, som da bgndene i Jemtland krever at lagmannen skal
stille opp med lovboka for 4 lese opp grensemerkene i en strid med Herjedalingene
om utmarksressurser.¥ Dette peker pa noe Jgrn Dyrehagen Sunde har framholdt:
Antallet bevarte eksemplarer av Landslova, hele eller fragmenter tyder pa en voldsom
utbredelse av boka.?® Den har vert et bruksdokument. Etter at loven ble systematisert,
redigert og trykt i 1604, kjent under navnet Kristian 4s norske lov, kunne det ogsa
bli henvist til Norges trykte lov.?”

Et annet retorisk grep er fattigdom. I klagemalet fra Tunsberg len omtaler allmuen
seg to ganger som fattig. Dette er noe som gar igjen gjennom hele senmiddelalderen
og inn i tidlig nytid. Men det er forskjeller i bruken av begrepet. Tunsberg-bgndene
omtaler seg som fattige to ganger, og da ikke som et argument, men som et adjektiv
hengt pé rent beskrivende; «meer fatike almuger».

Brevet er undertegnet og beseglet av tolv menn. Hvem disse var er usikkert —
felles patronymikon for to personer (Audgrim Ormsson og Niklas Ormsson) kan
vare en indikasjon pd at de har vart brgdre, og Tjostolf Asulfsson og Niklas Tjo-
stolfsson kan ha vert far og spnn, men dette blir bare gjetninger. At de har hatt
personlige segl tyder imidlertid pa at de har hatt en viss sosial og gkonomisk status.
Dette er det vanlige ved klagemal; at det undertegnes og besegles av en gruppe menn
pa vegne av fellesskapet. I noen tilfeller kan vi se at felles kommunitettsegl benyttes
for & besegle klagemal - det er spesielt Jemtland og Orkngyene som utmerker seg i
s& mite.®® Ogsd andre omrider har hatt kommunitetssegl — vi kjenner dem fra

3 Ibid: 352-357

3 Ibid: 351-352

» DN III: 929

3 Sunde 2023: 239241

% NHD 2. Rekke bd. V: 228
3 Njastad 2023: 198

Collegium Medievale 2025



Forklare, kreve, true, trygle 131

Ragunda, Overhalla, Gauldalen og Stjprdalen.® I tillegg har lagtingsseglene for i hvert
fall Gulating og Frostating veert brukt som rene komunitetssegl. Her har de imidlertid
ikke blitt brukt til & besegle klagemal pa vegne av allmuen. Hvorfor disse seglene har
blitt brukt slik i Jemtland og Orkngyene er et dpent spprsmail, men det kan ha med
disse omradenes noe lgsere forbindelse med det norske riket & gjpre, og dermed en
mulig svakere kontroll fra kongemaktens representanters side over seglet. I Jemtland
finner vi for eksempel en konflikt rundt bruken av kommunitetsseglet pa 1340-tallet,
der seglet har blitt brukt nettopp i en klage mot kongens ombudsmann.+°

Eksempel: Gudbrandsdalen 1497

11497 klaget allmuen i sgndreluten av Gudbrandsdalen over fogdene.#* Brevet er stilet
til «Varom verdeligom Herre og Hgxtom Hans meth Gudz nad Noriges Sueriges
och Danmarkz Konwnge». Foranledningen er at allmuen har hgrt at kongen vil
komme til riket og underspke hvordan lensherrer og deres fogder overholder lov og
rett. Dette har allmuen innspill til. De peker pd at noen av fogdene slottsfogden (dvs.
lensherren) sender dem er utenlandske menn som «kwunne fggenth merke vtaff war
lagh och sumlega wite inteth», altsa at de ikke kjente loven. Spesielt understrekes det
ogsd at de har blitt avkrevd gjesting og «passekosth». De ber om at kongen sender
«nogon danneman hiith i landet» for & rydde opp i dette pd kongens vegne.
Argumentasjonen som brukes i dette brevet er s  si utelukkende knyttet til loven.
Den typen pkonomisk argumentasjon som peker pé felles interesser mellom konge
og undersitter som vi si i eksempelet fra 1424 finner vi derimot ikke.

Vi finner ogsd elementer av en retorikk knyttet til fattigdom. De framholder at
det er mange, bide menn og kvinner, som kunne tenke seg 4 reise til kongen for &
legge fram sine klager, men at de er for fattige eller syke til 4 foreta reisen. Dette er
arsaken til at de gnsker at at kongen sender en «dannemand» som kan skipe rett og
ta opp klagemal. Et slikt gnske var heller ikke urealistisk. I sin store rettarbot fra
1308 hadde kong Hikon 5. slit fast at det skulle sendes ut to forstandige menn fra
kongsgérden hver tolvte maned til de deler av landet kongen ikke selv bespkte.#* Disse
hadde kontrollfunksjon ovenfor kongens lokale representanter. Vi finner eksempler
pa at denne ordningen fungerte i hvert fall pd 1300-tallet.®

% Ragunda: DN XVIII: 18. Ellers: DN I: 290. Se ogsa Tratteberg 1982
4 DN XVI: 60. Njistad 2003: 161-171, 200-201

# DN XXI: 674

4 NgL 1. Rekke bd. III: 75

4 DN II:100, DN III: 266

Collegium Medievale 2025



132 Magne Njdstad

Som i eksempelet fra 1424 finner vi ogsé at brevet fra Gudbrandsdalen i 1497 var
beseglet av en gruppe lokale menn. Som i 1424 kan vi ogsé lure pa om patronymikon
kan indikere slektskap mellom noen av dem - Bjgrn Bjgrnsson kan ha veart far til
Hakon Bjgrnsson, men dette blir igjen kun en hypotese.

Eksempel: Nedenes 1585

I 1585 starter bgndene i Nedenes et klagemal over lensherren sin pi fplgende mite:
«Erlige oc welbyrdige hggwiisse gunstige goude herer wij armme elenndige
wndersotthe priife thenndt hpige guddommmelig maiesett y himmelenn, som lader
sollenn skinne offuer storm och weder, och haffuer opuagtt thenndt stormectiste
kon: maiestett woris aller naadigste herre of arme forlatne stackarle thill trgst wdj
woris ngdt att besgge, och kunde worris gunstigste herre wnnderdanist icke forholde
thenndt store drefflige ngdt off offuer Erick Munck thill klagemaall hpgeligenn for-
orsage».# Det dreier seg altsd om klager over lensherren Erik Munk, stilet til en
Herredagskommisjon pa reise til Norge. Hilsningen md kunne kalles bade
blomstrende og underdanig.

Videre i samme klagema3l omtaler allmuen seg som «vi arme fattige fortrenge og
fordervelige stakkarer» og herredagens medlemmer som «de gode salige herrer av
mildelig gvrighet». N er jo dette retorikk, og gjenspeiler bade tidas omgangsformer
og kan hende ogsa skriverens personlige stil. Hvem som har fgrt klagen i pennen vet
vi ikke. Men stilen gjenspeiler nok ogsd en endring i hva som regnes som effektiv
kommunikasjon sammenlignet med eksempelet fra 1424, og det gjenspeiler makt-
forhold. Klagene over lensherren var ellers alvorlige nok. Blant sakene som pekes pa
er lensherrens manglende respekt for rettsstellet noe av det viktigste. Det fortelles at
ingen tgr 4 stille som vitner til fordel for de som blir anklaget av lensherren for for-
skjellige saksforhold — de frykter lensherrens trusler. Likedan er det sinn at nir det
skal oppnevnes mededsmenn for & sverge dgl sd oppnevner lensherren menn som er
lojale til ham, og kan slik manipulere edsavleggelsene. Folk som er dgmt til dgden
blir sittende fengslet i lang tid, med lokalsamfunnets medlemmer som voktere pa
egen bekostning, klages det ogsa over. Alvorlig er det ogsa at lensherren nekter pres-
tene 3 utfgre skriveoppgaver for bpndene, slik at de for eksempel ikke kan fi skrevet
sine skussmal.

Ellers gar klagemilene mye pd gkonomiske forhold — gamle rettigheter blir ikke
respektert. Det gjelder havnekjgp, altsd smahandel med ankomne skip. Her kjgper
lensherren og fogden opp alt de kan, og tar seg selv en profitt pa videresalg.

4 NHD Tillegg til 1. — 4. rekke bd 1: 30

Collegium Medievale 2025



Forklare, kreve, true, trygle 133

Klagemalets avslutning er ikke mindre blomstrende og underdanig enn innled-
ningen. Ikke minst understrekes alluens fatigdom og ridlgshet: Erik Munk har «giort
of} fatthige menndt woris arme sorgefullde och bedrgffuede quinnder och bgrnn thill
alldt skade och forderffue, mens mottakeren omtales som «thenndt allmectiste Gudt
woris aller naadisgste herre och konning och eddell och welbyrdiig gunstige goudde
herre woris retthe pathronn thillbgrlig gffrighedt och alle fatihige elenndige,
sorgefulld och bedrgffuede hiertehenns faderlpfis fader».

Interessant nok er klagemalet ikke beseglet eller underskrevet av enkeltpersoner.
Det er i stedet signert «Arme troplictige willige unnder threnngde bgnnder och meen-
ing allmue y Nedenef lenn». N4 er det bevarte eksemplaret av klagemélet trolig en
avskrift, slik at konkret besegling uansett ville veert borte, men heller ikke en skriftlig
antydning om at segl har hengt under finnes. Dette kan peke i retning av at nir kon-
fliktnivéet var hgyt nok og motstanderen mektig og hensynslgs nok, si ble behovet
for & klage kollektivt og anonymt viktig. Et eksempel fra 1490-tallet peker i samme
retning. Da bgndene i Nes og Ullenshov i 1497 tok pa seg ansvaret for drapet pa
fogden Lasse Skjold avviste lensherre Knut Alvsson brevet med begrunnelsen at
brevet ikke var beseglet, og bare undertegnet av én person.# Det er ikke vanskelig &
forestille seg at bgndene har hatt betenkeligheter med & stikke hodet fram ved &
undertegne eller besegle et slik brev.

En liten oppsummering: Loven er ogsi her en viktig del av det retoriske og
argumentmessige arsenalet. De fir ikke nyte Norges lov og rett, de gamle rettarbpter
blir ikke fulgt. Og ikke minst: Kongebrev og nye forordninger blir ikke lest opp,
men holdes skjult av lensherren -og dette er til skade bade for dem og for kongen. Vi
kjenner igjen en argumentasjon som understreker interessefellesskapet mellom konge
og undersitter.

Eksempel: Ringsaker og Nes til Fredrik 3.s hylling 1648

Stendermgtene som ble innkalt med uregelmessige mellomrom, men relativt hyppig
fra 1630 fungerte i liten grad som et forum hvor bondesamfunnet kunne fremme sine
klager. I stor grad var disse forsamlingene forum hvor den norske adelen, og dels
geistligheten og byene kunne forhandle om forskjellige krav fra kongemakten. Disse
var gjerne knyttet til krisesituasjoner som krig eller krigsfare. I enkelte tilfeller kunne
likevel lokalsamfunnenes klager pavirke forhandlingene. I 1646 har for eksempel
tydeligvis omfattende klager direkte til kongemakten om uforholdsmessig stor be-
lastning med skyss fgrt til at adelens skyssprivilegier ble et viktig tema pa

4 DN II: 996

Collegium Medievale 2025



134  Magne Njastad

stendermgtet dette aret.*® Resultatet var at disse ble redusert. Samme ar ble en klage
fra bgndene i Tunsberg len behandlet som en del av sakene ved stendermgtet.# I 1626
viderebrakte lensherren i Finnmark, John Cunningham, et klagemal fra allmuen der
til stendermgtet.4®

Hyllingen av Fredrik 3. som tronfglger i 1648 var imidlertid en stgrre begivenhet,
der alle rikets stender var representert, og der lokalsamfunnene hadde hatt anledning
til & framfgre sine klagemal i forkant. Fra Akershus kom det inn en rekke av disse.
Dette var pi et tidspunkt der disse skulle fgres i pennen av sorenskriveren, slik at
det i stor grad kan vare et tilslgrende element i de bevarte klagene. Klagemalet fra
Ringsaker og Nes sogn er imidlertid interessant, fordi som allmuens representanter
skriver: «vi fattige alfmue af begge sogner hafver verit begierende, at voris sorensch-
rifver dette i penden ville forfatte, hvilcket han icke efter voris begiering ville efter-
komme. Derfor ngdis vi eders maytz. fattige undersatter dette voris klagemaal self
enfoldigen at laade andrage».#° Dermed kan vi tro at dette klagemalet ligger tekstlig
ner opp til det allmuen i de to sognene har ment har vert formélstjenlig retorikk og
argumentasjon.

Innledning og avslutning av klagemalet spiller pé kjente stgrrelser — undersattene
er fattige og lydige, og ber underdanigst om den fyrstelige nide. Klagemalets 13
punkter er holdt i en relativt ngktern tone, og i likhet med de tidligere eksemplene
vi har sett pa er lov og sedvane sentrale element. Nir det gjelder landskyld ber de for
eksempel om at den skal betales «effter jordebogens indhold, og vi den motte yde og
lefvere til neste kigbsted efer Norgis Loug».>° Loven blir ogsi brukt som argument
ndr det gjaldt tredjedrstake, jordbesiktigelse i forbindelse med vurdering av skatt- eller
landskyldnivd, og ikke minst at «Fogdens thiener tager fra os fattige folck uden loug
och dom, och til med slaaer fogden och ans tiener voris helse fra os, som ved mange
er skeed».’ De viser ogsa til bestemmelser ved sist herredag om skattereduksjon som
ikke har blitt fulgt opp. Avslutningsvis blir det underdanige aspektet av teksten for-
sterket igjen, i det de underkaster seg majestetens milde miskunn, og gnsker inderlig
og hjertelig kongen «tiemelig och @vig fred ved Jefum Chriftum».

Et interessant trekk ved dette klagemalet, sammenlignet med andre fra samme
anledning, er at loven er mer konkret til stede i teksten, mens sedvane er brukt bare

4¢ Worseth 2023: 239-262

47 Aktstykker bd. 1: 403-404
4 Aktstykker bd. 1: 211-212
49 Aktstykker bd. 2: 191

5° Aktstykker bd. 2: 188

st Aktstykker bd. 2: 189

Collegium Medievale 2025



Forklare, kreve, true, trygle 135

i ett av punktene. I de fleste av klagemdlene ved samme anledning er forholdet
omvendt: Uttrykk som «tilforn hafver veret»?, «af gammilt»% eller «som af arrildz
tiidt vehret hafver»* er vanlige, mens loven i liten grad nevnes. Som en hypotese kan
man tenke at den mer ufiltrerte teksten dette klagemalet representerer gir et klarere
bilde av allmuens retoriske verktgykasse enn de som var fgrt i pennen av soren-
skriveren pa vegne av allmuen.

Allmuen var i dette tilfellet representert av 24 menn, 12 fra hvert sogn. De omtaler
seg som edsvorne lagrettemenn, og de henger alle sine segl under brevet. Antallet er
stgrre enn pd de andre klagemaélene ved hyllingen, men vi finner ogsa som regel en
gruppe menn med segl ogsé pé disse.

Avsluttende betraktninger

Huvis vi skal trekke fram noen felles elementer nir det gjelder retorikk og argumenta-
sjon fra disse eksemplene vil det vaere naturlig & understreke den rollen loven spiller.
I alle fem tilfeller er loven det klart viktigste argumentet. Henvisningen kan veare
ganske konkret, som i den direkte henvisningen til Magnus’ lov og Hakons rett-
arbgter i 1424, eller mer generelt Norgis Loug» i 1648. I en litt utvidet forstand blir
gammel rettstilstand pakalt nir det ble pekt pa gammel skikk, sedvane og lignende,
men det er et poeng at selve begrepet «lov» eller «rettarbot» star sentralt. Skillet er
patakelig i supplikkmaterialet fra kongehyllingen i 1648, der loven er et sentralt be-
grep i den ene supplikken som beviselig er fgrt i pennen av allmuen selv, mens de
sorenskriverproduserte supplikkene er langt mer diffuse i begrepsbruken.

Felles for klagemalene er ogsé at avsenderne betegner seg selv som fattige. Her
er det imidlertid variasjoner. Fattigdomspoenget kan vare rent formularmessig, som
11424, til a vaere en aktiv del av argumentasjonen som i 1580. Det ser ut til 4 vare en
bevegelse fra at fattigdom er en generell egenskap ved klagerne til 4 bli en arsak for
klagemalet, eller ogsa et hinder for & kunne fgre klagemilet fram, som i 1497. Om
dette er et grep for 4 framkalle miskunn og ndde hos mottakeren er uvisst, men kom-
binasjonen av underdanighet og fremhevelse av fattigdom og ydmykhet som
klagemalet fra 1580 framviser peker pd en endring der dette elementet blir viktigere.
Denne endringen finner vi bide i argumentasjonen underveis og i klagenes innled-
ninger og avslutning. Noe av det samme finner vi generelt i klagematerialet fra 1648,
der det relativt hyppig blir vist til fattigdom. Men her igjen skiller klagemalet fra

52 Aktstykker bd. 2: 137
% Aktstykker bd. 2: 139
54 Aktstykker bd. 2: 142

Collegium Medievale 2025



136 Magne Njastad

Ringsaker og Ness seg ut, ved at dette aspektet er mere neddempet her enn i et flertall
av de andre klagemalene.

Et felles trekk er ogsd at klagemélene som regel er undertegnet og/eller beseglet
av allmuen. Besegling indikerer en viss sosial status, det samme gjgr for eksempel
lagrettemannstatusen underskriverne i Ringsaker og Ness paberoper seg. Dette be-
hgver ikke  bety at klagemadlene i ett og alt er formulert eller fgrt i pennen av disse,
men kan peke mot en gruppe som har hatt tilgang til skriftkompetanse og hatt en
forstielse av effektiv retorikk.

Det lille utvalget av klagemal som her er undersgkt peker mot noen felles trekk
over tid, og noen endringer. Hvis vi setter observasjonene i sammenheng med de
generelle trekkene ved den europeiske klagemalspraksisen som ble kort skissert inn-
ledningsvis er det et par fenomen som skiller seg ut. Retorikken er utpreget lovbasert,
og har klare elementer av krav om at lov og rett skal fplges av bide gvrighetens re-
presentanter og av allmuen selv. De har de trekkene som kjennetegner kommunika-
sjon med stenderforsamlinger, ikke den direkte kommunikasjonen med
fyrstemakten, slik Andreas Wiirgler peker pd. Dette kan synes paradoksalt, men blir
mindre si med tanke pé den beskjedne rollen stenderforsamlinger spiller i det norske
politiske systemet i senmiddelalderen. Riksradet kunne her vare noe av et unntak.
Herredagene fra andre halvdel av 1500-tallet og stenderforsamlingene spesielt fra
1630-tallet av hadde enkelte likhetstrekk med stenderforsamlinger ellers pd kon-
tinentet, men forskjellene er ogsé store. Herredagene hadde et temmelig bredt funk-
sjonsomride, der rollen som gverste rettsinstans og adelens egne rettsforum var
framtredende. De var heller ikke regelmessige samlinger i prinsippet, men mer ad
hoc-pregede innkalte forsamlinger, som riktignok kunne opptre relativt hyppig i pe-
rioder. Tidvis kunne initiativ fra lokalsamfunn rundt om i riket veere viktig i grunnlag
for sammenkallingen og «dagsorden». Spesielt gjelder dette kanskje herredagene i
1597, 1613 og 16315 Nir det gjelder stenderforsamlingene var bonderepresentasjonen
her stort sett ytterst marginal, med unntak av kongehyllingen i 1648. De har derfor
iliten grad veert et forum der klagemal har blitt framfgrt og behandlet. Men vi kan i
bade herredagsmaterialet og klagene som ble behandlet pa stenderforsamlingene at
det er en gkende grad av underdanighet og bpnn om gunst, fenomener som kanskje
kan knyttes til at det er en stadig sterkere og mer sentralisert kongemakt vi ser i
aksjon fra andre halvdel av 1500-tallet. Her kan vi i s3 fall se en parallell til en mer
generell europeisk utvikling skissert innledningsvis.

Det kan avslutningsvis veere grunn til § stille spgrsmélet om den sernorske
varianten av den europeiske klagemalspraksisen i senmiddelalderen i tillegg til

55 Bjgrnstad 2025

Collegium Medievale 2025



Forklare, kreve, true, trygle 137

mangelen pi representative forsamlinger, kan forklares i en politisk kommunika-
sjonskultur med det felles lovverket som en viktig barebjelke.

English summary

The article’s topic is rhetoric and argumentation in peasants’ petitions in Norway
from the 15th to the 17th century. Four petitionss from the period 1424 to 1648 are
analyzed. Initially, the article accounts for petitions as a collective political strategy
from local communities in Europe, with an emphasis on the late Middle Ages. The
framework within which these petitions were addressed was usually various types
of estates assemblies, where petitions often had a demanding rhetoric, directed at re-
presentatives of the political community. This contrasts with complaints and petitions
addressed directly to the rulers, where a more submissive and pleading form was
more dominant, and where individual appeals were more common. In a Norwegian
context, Magnus the Lawmender’s national law of 1274 provides a framework for
complaints in the form of an indirectly formulated right to elevate conflicts, even
involving the authorities, from the local community to a higher authority. In Christian
IV’s Norwegian law of 1604, this indirect right is removed, probably due to legal re-
forms, as the judicial reforms of the 1590s secured the principle of appeal. Further
legislation throughout the 1600s, however, further restricted the institution of
complaints, among other things by giving the district judge exclusive rights to submit
complaints on behalf of the local communities.

The examples in the article range from a complaint in Tunsberg County from
1424 to petitions submitted from Akershus County for the coronation in 1648. The
complaint from Tunsberg concerned the conduct of the bailiff. The common people
point out a shared interest between the king and themselves, since the bailiff’s
conduct is detrimental to both parties. At the core of the argumentation are references
to law and justice. A rhetorical device used is to portray themselves as poor. The same
is true of a complaint from Gudbrandsdalen in 1497. In this case as well, the bailiff’s
illegal conduct is the issue, and the common people ask the king, in accordance with
alegal amendment from 1308, to send envoys who can investigate the situation. They
justify this by stating that they are too many and too poor to seek out the king them-
selves. A hundred years later, the farmers in Nedenes submitted a complaint against
their bailiff. The reasons for the complaints are of the same nature as the ones
mentioned above, and the argumentation based on the law is likewise. But the sub-
servience and a very flourishing language are notable compared to the two previous
examples. The last text to be analyzed is a petition from Ringsaker and Nes in
connection with the homage to Frederick III in 1648. Unlike the other petitions on

Collegium Medievale 2025



138  Magne Njastad

that occasion, this one was written by representatives of the common people them-
selves, not the district judge. It stands out from the others through more specific
references to the law, as opposed to more general references to custom and long-
standing tradition. The examples in the article are meant as illustrative examples that
can suggest continuity and changes in complaint rhetoric and argumentation. An
obvious continuity is the matters complained about — which largely involve the
conduct of the king’s representatives. Another obvious continuity is that the law is
used as an argument, but here we see that the district magistrate’s role in the writing
process from the first half of the 17th century seems to weaken this element.
Rhetorically, the complainants consistently portray themselves as poor, but the
emphasis on this seems to change somewhat, showing a greater degree of self-pity
and subservience over time.

Bibliografi

KILDER

AKTSTYKKER: Aktstykker til de norske steendermgders historie bd 1-2 (utg. Oscar
Albert Johnsen), Osl01929-1974 .

DN: Diplomatarium Norvegicum I-XXIII.

FTL: Frostatingslova, omsett av Jan Ragnar Hagland og Jg¢rn Sandnes, Det Norske
Samlaget 1994.

MLL: Magnus Lagabgtes Landslov, oversettelse ved Jo Rune Ugulen Kristiansen,
Nasjonalbiblioteket 2024.

NgL: Norges gamle Love 1. Rakke bd. III, Christiania 1849.

NHD: Norske Herredags-dombgger 1.-4.Rekke, Christiania/Kristiania/Oslo 1893-
1959.

NHD Tillegg: Tillegg til Norske Herredagsdombgker, Oslo 1966.

NRR: Norske Rigs-registranter VII. Chrstiania 1880.

SoGa oM HAkoN HAKONSSON, omsett av Kr. Audne, 2. utgava ved Knut Helle, Oslo
1963, Det Norske Samlaget.

LITTERATUR

BEDOS-REZAK, Brigitte Miriam. «The Efficacy of Signs and the Matter of
Authenticity in Canon Law (800-1250)». I Christoph Dartman, Thomas Scharf
& Christoph Friedrich Weber (red.), Zwischen Pragmatik und Performancz.
Dimensionen mittelalterlicher Schriftkultur, Brepols: 199-236.

Collegium Medievale 2025



Forklare, kreve, true, trygle 139

BERCE, Yves-Marie. 1987. Revolt and revolution in early modern Europe. An essay on
the history of political violence, Manchester University Press.

BjprkvIK, Halvard. 1982. ‘Fodring (hestelaup)’. I Kulturhistorisk leksikon for nordisk
middelalder bd. 4 spalte 453-455.

Bj@RNSTAD, Ingrid. 2025. «... wy wnnderdannigeste begierrenndis ...» En undersgkelse av
spraklige virkemidler og argumentasjon brukt i klagemal til Herredagen i 1597, 1613 og
1631, Masteroppgave NTNU.

BLICKLE, Renate. 1998. «Laufen gen Hof. Die Beschwerden der Untertanen und die
Entstehung des Hofrats in Bayern. Ein Beitrag zu den Varianten rechtlicher
Verfahren im spiten Mittelalter und in den frithen Neuzeit». I Peter Blickle,
Gemeinde und Staat im alten Europa. Historische Zeitschrift Beiheft 15: 241-166.

FUHRMANN, Rosi, KUMIN, Beat & WURGLER, Andreas. 1998. «Supplierende
Gemeinden. Aspekte einer vergelichenden Quellenbetracthung». I Peter Blickle
(red.), Gemeinde und Staat im alten Europa. Historische Zeitschrift Beiheft 15: 267-
323.

GIANCARLO, Matthew. 2007. Parliament and Literature in Late Medieval England,
Cambridge University Press.

HOLENSTEIN, Andre. 2003. «Klagen, anzeigen und supplizieren. Kommunikative
Praktiken und Konfliktlgsungsverfahren in der Markgrafschaft Baden im 18.
Jahrhundert». I Magnus Eriksson & Barbara Krug-Richter (red.), Streitkulturen.
Gewalt, Konflikt und Kommunikation in der ldndlichen Gesellscabft (16. — 19.
Jabrbundert) Bohlau Verlag 2003: 335-369.

HORN, Anna Catharina. 2024. «Sluttretterbgtene til kong Hakon og kong Magnus».
I Jgrn Qyrehagen Sunde (red.), Landslova. Kommentarutgive. Fagbokforlaget:
403-412.

Hunziker, Sibylle. 1998. «Die lindliche Gemeinde in der juristischen Literatur 1300-
1800». I Peter Blickle (red.), Gemeinde und Staat im alten Europa. Historische
Zeitschrift Beiheft 15: 397-468.

IMSEN, Steinar. 1997. «Oslofjordbygdene som politisk og sosialt stormsentrum under
Erik av Pommern». I Vestfoldminne 1997. Vestfold Historielag og Tgnsberg
bibliotek: 60-74.

JOHANNESEN, Ole-Jgrgen. 1982. «Vipensyn». I Kulturbistorisk leksikon for nordisk
middelalder, bd. 20 spalte 285-288.

JOHNSEN, Oscar Albert. 1907. De norske Stander. Bidrag til Oplysning om Folkets
Deltagelse i Statsanliggender fra Reformationen til Enevaldet (1537-1661), Chris-
tiania: Videnskabs-selskabets skrifter. II. Hist.-Filos. klasse 1906. No. 5.

Collegium Medievale 2025



140  Magne Njastad

NJASTAD, Magne. 2003. Grenser for makt. Konflikter og konfliktlgsing mellom lokal-
samfunn og pvrighet ca. 1300-1540, NTNU.

—— 2023. «A fi sin rett — og retten til & klage». I Else Mundal, Erik Opsahl, Jgrn
Dyrehagen Sunde og Miriam Tveit (red.), Landslova av 1274. Rett, politikk og
samfunn i norsk mellomalder: 191-216. Dreyers Forlag.

NJASTAD, Magne, OpPsaHL, Erik og SUNDE, Jgrn @yrehagen. 2022. «St. Olavs lov
som rettslig realitet og politisk idé i utviklingen av en norsk sentralmakt». I His-
torisk tidsskrift bd. 101: 342-362.

ORNING, Hans Jacob. 2025. Myten om den gode kongen, Dreyer Forlag.

REYNOLDS, Susan. 1997. Kingdoms and communities in Western Europa 900-1300,
Clarendon Press.

STORM, Gustav. 1877. «Den hellige Kong Haakon og Visen om hans Dgd». I Historisk
Tidsskrift 1. Rekke Fjerde Bind: 464-477.

SUNDE, Jgrn @Pyrehagen. 2023. Kongen, lova og landet, ].M. Stenersens forlag.

SUPPHELLEN, Steinar. 1978. «Supplikken som institusjon i norsk historie. Fram-
vokster og bruk sarleg fgrst pa 1700-talet». I Historisk tidsskrift 57. band: 152-18s.

TRATTEBERG, Hallvard. 1982. «Hiradssigill». I Kulturbistorisk leksikon for nordisk
middelalderbd. 7 spalte 257.

WORSETH, Kristine. “Politisk umyndiggjort”? Den norske adelens privilegieforbandlinger
og politiske krav i perioden 1596-1661. NTNU.

WURGLER, Andreas. 2001. «Voices from among the ‘silent masse’: Humble petitions
and social conflicts in early modern central Erupe», International Review of Social
History: 2001: 11-34.

Magne Njastad, professor i historie ved Institutt for historiske fag, NTNU. E-post:
magne.njaastad@ntnu.no

Collegium Medievale 2025



